INDRAS DIVIDER
OM RHIZOMATISK MEDIALITET
| SPEKTAKELSAMHALLETS SPEGELSAL

Joakim Larsson

Resumeé

Mellan utopier om digitaliseringens frigorande potentialer 4 ena sidan, och
dystopier om dess dehumaniserande effekter & den andra, ryms ett enormt
spektrum av grazoner - rhizomatiska vagspel i vilka samtidens subjekt i hog
grad dr investerade. Medan hanteringen av informationen om oss sjdlva 1 allt
hogre grad utdvar ett determinerande inflytande pa vér sociala och materiella
verklighet, blir det allt viktigare att provocera vart eget dikotomiska tédnkande i
forhallande till samtidens digitalt-mediala uttryck. Denna text will
astadkomma sddana provokationer genom att sétta Deleuze & Guattaris tankar
om det rhizomatiskas karaktdr 1 relation till Guy Debords tankar om
spektakelsamhéllet, men ocksa 1 relation till teknofilosofer som Jaron Lanier,
Jean Baudrillard, Timothy Leary och Martin Heidegger. Texten vaver ocksd in
betraktelser pd ett subjektivt / ekofilosofiskt plan for att ta ut riktning mot en
platd fran vilken digital medialitet kan betraktas kritiskt, med relevans for
diskussioner om minsklig kommunikation, kreativitet och utveckling i det 21:a
arhundradet. Den platan, argumenterar texten, har tydliga beréringsytor med ett
annat verklighetsplan vilket uppvisar tydliga rhizomatiska egenskaper: var egen
nordiska natur.

Gemenskap, sdger ni — gemenskap? Sammansvetsade? Och det ropar
ni fran var sin sida av en avgrund. Fanns det ingen punkt, ingen enda,
ingen enda, 1 sldktenas langa utveckling, dar man kunde valt en annan
vag? Maste viagen ga over avgrunden?

- Ur Kallocain, Karin Boye

231



| Cyberrymden kan alla se dig skrika...

Niér jag véxte upp pa 80-talet dok det emellanat upp vad man skulle kunna kalla
spegelutmaningar bland barnen — en variant var till exempel att man under
skrackfilmsmassig hogtidlighet skulle g in 1 sitt eget badrum, sldcka ljuset, titta
in i spegeln, och framfor den uttala ndgon form av magisk besvérjelse. Utfallet,
enligt denna urbana legend, var att ett visen, oklart vilket, skulle manifesteras 1
spegeln, och alstra en viss effekt pd personen som uttalat besvirjelsen, oklart
vilken. Jag gjorde aldrig ndgon spegelutmaning, eftersom jag alltid haft en viss
respekt for handlingar som relaterar till det magiska, eller det ockulta. Det finns
en sddan finalitet och odterkallelighet 1 sddana handlingar: om du till exempel
en vacker natt bestimmer dig for att yla mot ménen, sa finns det ingen mojlighet
att ta tillbaka den handlingen — till skillnad frén 1 den digitala vérlden, sa verkar
det inte fungera att ngra, eller trycka DELETE, 1 den magiska véirlden — ett
skrimmande prospekt.

Till saken hor forstés, att det inte heller 1 den digitala vérlden gér att trycka pa
DELETE. Jo, knappen finns forstas uppe i hornet pé ditt tangentbord, men
som Edward Snowden, kéind visselbldsare, systemadministrator och
datasdkerhetsexpert diskuterar i sin sjdlvbiografi (Snowden, 2019), sa finns det
1 sjilva verket inget kommando knutet till knappen, atminstone inte ett som
genomfor det du hade hoppats pd. DELETE é&r en fiktion, DELETE raderar
ingenting, DELETE frisdtter endast det aktuella diskutrymmet si att det i teorin
blir mdjligt att lagra andra data pd samma plats vid ett senare tillfdlle. Enda
sattet att radera ndgot pa riktigt dr att lagnivdformatera, tvinga lagringsmediet
till glomska, genom att skriva 6ver den aktuella sektorn med andra data, oftast
nollor.

Kanske dr da inte de digitala och de magiska vérldarna sé olika varandra, trots
allt. Det finns pa gott eller ont alltid ett vittne till vara handlingar ndgonstans,
ndgon som svarat an pa var dkallan, ndgon som atminstone 1 teorin kan halla oss
till svars for vara handlingar, oavsett om det &r ett osynligt magiskt visen
bortom spegeln, eller om det dr en hogst alldaglig spegelserver 1 ett bergrum
djupt under markytan ndgonstans — precis lika osynlig for mig och dig — vilken
molnlagrar, minns, vir digitala interaktionshistorik. Det kan alltsd gott hinda
att du, nésta gang du Oppnar dorren och kliver in 1 den digitala spegelsalen,
genomfor en precis lika magisk handling som om du gar ut en stjarnklar natt
och ylar mot méanen, eller som om du invokerar okdnda andar framfor spegeln
1 ditt eget badrum. Mgjligtvis ocksa med lika stor potential att forandra din egen
sjalviorstéelse.

232



Fran GDS till Big Brother

Teknisk forskning inom ramen for militdr-industriella komplex & ena sidan,
hippieidealistisk alternativkultur & den andra — den syntesen har beskrivits som
myllan for Internets framvixt under det sena 1900-talet (Levine, 2019).
Hippiekulturens gudfader sjdlv, Timothy Leary, gick 1 god for att
internetkulturen med dess cyberpunkmentalitet var en naturlig fortséttning pa,
och forbittring av, 60-talets psykedeliska motkultur. Vi dr cyberpunk, menade
Leary, ndr vi dr “inventors, innovative writers, technofrontier artists...icon-
shifting composers... free-agent scientists... computer visionaries, elegant
hackers... cognitive dissidents, video wizards... media explorers” (Leary,
1994, s. 67). Framfor allt: att vara cyberpunk under 90-talet innebar att
acceptera den nya motkulturens piratkodex: TFYQA. Think For Yourself,
Question Authority. Enligt andra IT-pionjérer, som t ex Jaron Lanier, aktiv som
en del av Silicon Valleys tidiga foretagskultur, har 2000-talet dock inneburit en
markant glidning bort frdn hippieidealismens fritinkande gor-det-sjalv-
mentalitet mot en konsolidering av storfinansiella aktorers inflytande Over
onlinekulturen, en situation 1 vilken det blir allt sjdlvklarare att den aktér som
har mest, storst och snabbast datorkapacitet ocksa blir den som genererar mest
kapital — och naturligtvis, mest makt (Lanier, 2014; Gelin & Petterson, 2018).
Internet pd den gamla goda tiden, menar Lanier savél som Snowden,

...was a very different thing... a community without border or limit...
a common frontier that had been settled but not exploited... it was
creative and cooperative rather than commercial and competitive...
the Internet of today is unrecognizable (Snowden, 2019, s. 7-8).

Nej, Internet dr kanske inte ldngre vad det har varit. Men har det ndgonsin varit
det? Internet som cyberpunk, som arena for vara dolda anarkistiska bojelser, for
ett romantiserat piratkodex, en hackerheder; sjdlvklar skdeplats for doktrinen
om att information vill vara fri, och om den inte ar fri, behover du inte heller ha
déligt samvete for att du ”lanar” den — allt detta hor till mangas nostalgiska bild
av den tidiga, oskuldsfulla Interneteran. Ménga penseldrag 1 den bilden &r dock
mojligtvis efterkonstruktioner, sma behidndiga fiktioner, forenklade modeller
vilkas uppdrag det ar att “fylla ut de vildiga tomrummen mellan vara
begrinsade kunskaper” (Bard & Soderqvist, 2011, s. 14). Négonstans 1 dessa
tomrum finner vi mojligheten att betrakta Internet som en produkt av
fritinkande antiauktoritarers framtidsutopism, trots att Internets omedelbara
foregangare, ARPANET, var direkt sprungen ur militira organs samt
underréttelsetjansters behov av samordning av stora médngder data over stora

233



avstand — inte sdllan med 6vervakning och kontroll av radikala samhéllsrorelser
som uttalat syfte (Levine, 2019). Nagonstans 1 dessa tomrum inser vi ocksa att
det kanske inte dr pd basis av verklighetsflykt, utan pa basis av en langtan att
pricksdkert karaktirsteckna samtiden, som vi dras till klassiska kulturella
konstrukt som The Matrix, Terminator, Neuromancer, 1984. Vad ar dessa, om
inte delfasetter 1 den kulturella mosaik pd vilken vi reser var kollektiva
sjalvforstaelse i den digitala eran; blaprint for vara kritiska identiteter, sma
flaskor med andar vilka vi frammanar for vigledning nir vi inte ldngre vet
viagen framét, eller bakat?

For en visiondr som Leary innebar emellertid Interneteran en helt ny mojlighet
till frigorande — mer radikal till och med @n de psykologiska droger han blev
berdmd for att beforska och salutera. Nya identiteter, ny kunskap, nya kickar —
allt detta skulle komma oss till del, och inga auktoriteter skulle kunna hindra
oss. Kanske var Leary naiv? Kanske har vi, bara ndgra decennier efter att Leary
framforde sina senaste och sista framtidsvisioner passerat brytpunkten da
Internet eller digisfdren upphorde att vara ett rhizomatiskt, multidimensionerat
identitetslaboratorium och istillet blev ett maktmarinerat vortex av séljbara
subjektspositioner, styrt av ett flode som endast dr skenbart friflytande, i sjdlva
verket hart kodat med avseende pad de teknologiska och ekonomiska
ramfaktorerna. Vem vet — under tiden som vi lirde oss att betrakta Internet som
en organisk labyrint for aktiv interaktion, var det kanske redan upptaget med att
drva TV-mediets formiga att manifestera egenskaperna hos det som Guy
Debord (1987) kallade spektakelsamhdillet: en uppmairksamhetstorstande,
skarpt blindande identitetsspegel — ”the sun which never sets over the empire
of modern passivity... covers the entire surface of the world and bathes
endlessly in its own glory” (Debord, §13)?

Att vi betraktar forgrumlandet av Internets ursprungliga mojlighetshorisont 1 det
nya milleniet dr ett vittnesmal som ménga av dess pionjdrer biar. Men kanske
var Internet oigenkdnnligt 1&ngt tidigare &n sd. Kanske maste vi anta att det
digitala globala assemblaget, eller digisfaren, fran forsta borjan hade dessa bada
aspekter: & ena sidan forankrad 1 teknologiska, kulturella och
subjektskonstruerande stratifieringar, a andra sidan driven och riven av vagorna
pd det subversiva konsistensplan vilket skinker den sin radikalitet,
oforutsdgbarhet, diversitet? Det finns, som Deleuze och Guattari (1988) visat
oss, pa mojlighetshorisonten for varje assemblage att utveckla sin flyktlinje mot
fri experimentation pd det konsistensplan dér dess egen abstrakta maskin, dess
egen kropp utan organ, BwO, befinner sig, men ocksd att segmenteras,
konventionaliseras och rigidifieras genom en forstarkt relation till stratifierande
ankarpunkter. Varje stratifiering producerar sina egna falsifieringar, speglingar,

234



karikatyrer: “’strata spawn their own BwO’s, totalitarian and fascist BwO’s,
terrifying caricatures of the plane of consistency” (Deleuze & Guattari, 1988, s.
181). Utifrdn det perspektivet kan det vara befogat att fraga: finns det tecken pa
att digisfaren utvecklats mot att bli sin egen fruktansvirda karikatyr av sig sjalv,
en linjir approximation av ett rhizom snarare dn rhizomet sjdlvt? Och vilka
risker medfor det for oss som anvédndare? Vilka resurser kan vi anropa for att
ens forstd vad som star pa spel? En mojlighet &r att vinda sig till kulturhistorien
for ledtradar, vilken ldnge varit full av artefakter vilka identifierar digisfarens
totalitdra ambitioner — dess gravitation mot maktinvesterade, centralstyrda
stratifieringar. Ta till exempel vara svenska punklegender Ebba Grons lat
Mental istid (1981), profetisk i sin beskrivning av det totalitira draget i en
annalkande digitaliseringstrend:

Det enda som hors & det enda som stor
a det enda som egentligen lever.

I mitt nya hem 1 mitt nya liv

e're faktiskt hon som bestdmmer.

Hon e¢” Moder Dator, allas var mor,
den nya tidens centrala punkt.
Korrigerar ditt centrala system

sd du passar in i tidens gang

Naturligtvis kan vi inte dra slutsatsen att allt som manifesteras 1 digisfaren ar
auktoritdrt och repressivt. Manga av oss har tidiga minnen av Internets radikalt
frigorande aspekter — kanske kan du dra dig till minnes forsta gdngen du fick ett
html-skript att fungera, forsta gdngen du chattade interkontinentalt, kicken 1
forsta LAN-spelet — detta dr digisfiarens andra sida, den som védnder mot
konsistensplanet, den som Oppnar kreativitetens flyktlinjer. Den antitotalitira,
den som ”...tvingar fram en ny mobilistisk identitet & ménniskan genom att
rycka undan mattan under det totalistiska idealet... [u]t gar den intakte
individen, fjittrad vid sin identitet som vore den en tung ryggséck, in kommer
den fritt flytande dividen” (Bard & Soderqvist, 2011, s. 188). Ar det kanske
fortfarande mdjligt att rddda, stimulera, ateruppvicka den antitotalitira eller
rhizomatiska sidan av digisfaren? Eller ar det de rhizomatiska egenskaperna i
sig, just de som frigodr dividualiteten, sjilva orsaken till att natet ocksd kan
uppfattats som en spegelsal for vara dunkla drifter, det totalitdras mdrka hjarta
1 till synes idealistiska fraser som Mark Zuckerbergs tidiga Facebook-motto o
move fast and break things?

Denna text vill forsoka anta utmaningen att reflektera 6ver dessa fragor, men
for att ett sddant forsok 1 textform ska ha ndgot existensberattigande maste det i
235



sig bygga pa en beredvillighet att luta sig over relingen; lata sig slickas av
konsistensplanets skummande vita vagbrus, riskera upplosningen av sin egen
formdga att styra flodets riktning, samtidigt riskera ldsarens upplevelse av att
kdnna sig hemma. Att tala om fragestéllningar, metod och resultat i1 ett sadant
forsok blir 1 bésta fall en ldpparnas bekdnnelse till fiktionen om en linjér
undersokningsprocess som aldrig existerat; 1 simsta fall en garanti for att en
sadan linjar undersokningsprocess faktiskt kommer att 4ga rum. Narmandet till
det rhizomatiska kanske kan ségas vara grundat i en rhizogen metod, pd samma
satt som man kan (nej, méaste) anvinda en strafogen metod fOr att ta sig tillbaka
helskinnad igen, for att kasta ankar 1 kollektivt kénda stratifieringar, bli solid.
Bada metoderna ar dessvérre olampade for linjér efterkonstruktion, okdnda pé
forhand for forfattaren och intimt uppblandade med sjédlva skrivprocessen som
de bdda maste vara, ord for ord, mening for mening. Texten som foljer bor
darfor 1 sin helhet beskrivas som en kontinuerligt formulerad och omformulerad
fragestéllning till sin ldsare och till sin forfattare, men ocksa som ett resultat av
denna formuleringsprocess, och som en metod.

Deus ex machina

Det har aldrig saknats vare sig utopier eller dystopier i relation till den tekniska
utvecklingen, naturligtvis aldrig heller i relation till den digitala revolutionen
specifikt. Vilkinda ar vid det hir laget alla teorier som forutsdger en kommande
singularitet, en tidpunkt niar maskinernas kapacitet overstiger manniskans, med
fundamentala foljder for ménniskans forméga att kontrollera sitt 6de (Gorz,
2010). Att sddana teorier oftast betraktar skeendet utifran den tekniska
utvecklingen 1 sig och inte utifran ménniskans upplevelsehorisont, kanske kan
betraktas som ett tecken pa att singulariteten redan intraffat, &tminstone for de
berdrda teoretikerna sjdlva. Deras tinkande verkar visa tecken pé algoritmisk
forutsdgbarhet, manifesterad 1 form av en kognitiv konvergens mot dystopisk
odesbundenhet. A andra sidan finns forstds ocksd goda exempel pd digital
utopism — som hos véra svenska teknikfilosofer Bard och Soderqvist, for vilka
den fria kommunikationen — &ntligen befriad frdn materiens bojor — ger
manskligheten den frihet den sé ldnge fortjanat:

Det ar i detta snabba spel av interaktiv informationsbehandling som
dividens ménga fasetter skimrar och glimmar. Alla de olika dividerna
belyser, betingar och bekréftar varandra, rastlost rorliga och samtidigt
hoggradigt koordinerade, likt stimfiskar. Dividens bekriftelse ligger i
den andres, eller snarare: de andras, reaktion. Han eller hon betraktar

236



sig som ett ndtverk som dr beroende av andra ndtverk for att genom
stindig kommunikation skapa och kontinuerligt uppdatera sin hett
eftertraktade virtuella identitet (Bard & Soderqvist, 2011, s. 206)

Om det finns en abstrakt maskin bakom den utopiska tankekonstruktion som
Bard och Soderqvist ger uttryck for, sa maste det vara den indiske krigarguden
Indras nit: oandligt stort, byggt pa ett odndligt antal juveler, dér varje juvel med
sina odndligt ménga fasetter reflekterar varje annan juvel i ett dmsesidigt och
fullstdndigt utbyte — den totala och ohejdade kommunikationens idealism
(Cook, 1977). Fragan ar dock hur pass realiserad denna vision egentligen &r 1
dagens informationssamhille. For som Bard och Soderqvist ocksa belyser, sa
befinner vi oss troligen 1 “inledningen av den fas da information, paradoxalt
nog, ater borjar forlora prestige 1 det allmdnna medvetandet... sa lattatkomlig
att den har blivit ett logistiskt problem och en miljéfara” (s. 97). Tankegéngen
kan provas. Hur minga vénner har du, till exempel, som dgnar sig 4t nagon form
av kulturell informationsproduktion, eller pd annat sétt kreativ aktivitet? Hur
ofta har du mgjligheten att ldsa dina vanners dikter, kokbdcker, lyssna pa deras
mer eller mindre proffsigt komponerade musikstycken, kommentera deras
malningar? Sékert ganska ofta. Hur ofta tar du faktiskt tillfallet att gora det?
Gissningsvis mera séllan. I var uppmairksamhetsekonomi finns helt enkelt
alldeles for mycket att ta del av for att nagon ska orka ge allting odelad
uppmirksamhet. Ett beklagligt scenario kan dé ta form genom en tilltagande
meningsloshet i att producera kulturella artefakter, eftersom det dr allt svérare
att engagera minniskor 1 att ta del av dem pa ett engagerat sitt.
Uppmairksamheten som krdvs for att alstra information i1 en sadan
uppmaérksamhetsekonomi kan med andra ord visa sig vara billigare @én
uppmarksamheten som krivs for att ta del av sagda information. Genom att
information gors fri riskeras tydligen, vilket Lanier (2014) hjélper oss inse, att
information gors virdelos.

I takt med att vira fasetter skimrar och glimmar allt tydligare, verkar det
konstigt nog svarare och svérare att fi dem reflekterade i1 vara grannjuveler —
det 4r som om Indras nét fyllts upp av en mork materia mellan juvelerna, som
forvisso tillater dem att glimma, men som hindrar strélarna frén att riktigt na
fram till sin ndrmaste granne. Vi vill girna se oss sjdlva reflekterade i den andres
upplevelse av vdr informationsproduktion, men vill i mindre grad 14ta oss sjdlva
reflekteras 1 den andres informationsproduktion. Den reflektion som sker har
darfor mer av en intrapersonell karaktér dn av en interpersonell — och den kénsla
som fods 1 den processen ér, som Debord visar oss, alienation 1 sin renaste form,
en digital solipsism genom vilken

237



...carthly life thus becomes opaque and unbreathable. It no longer
projects into the sky but shelters within itself its absolute denial, its
fallacious paradise. The spectacle is the technical realization of the
exile of human powers into a beyond; it is separation perfected within
the interior of man (Debord, 1987, §20)

For Debord var det uppenbart att spektakelsamhdllets grundbult var en konstant
produktion av separation och alienation, tillgidngliggjord pé basis av just
teknologi: ensamgorandet av individen dr oupplosligt forenat med bilen, TV:n,
det massmediala, vilkas exempellosa framgang enligt Debord hinger pa deras
formaga att presentera sig som I6sningen péa de problem de sjélva hjélpt till att
orsaka. Vi gor oss diarigenom beroende av spektaklet, eftersom vi inte ser ndgon
annan vidg ut ur isoleringen &n att sdtta var tilltro till dess kontinuerligt
uppdaterade manifestationer — vilka endast astadkommer ett permanentande av
separationen: ”[t]he spectacle reunites the separate, but reunites it as separate”
(§29). Man kan 1 detta globala foérenande av det som blivit atskilt — med Deleuze
& Guattaris (1988) terminologi — se ett gigantiskt assemblage vilket forvisso
upprittar kontakt mellan aktorer, men gor det pd ett hart stratifierat och
segmenterat sitt, baserat pa koder och algoritmer vilka kontrollerar och
begrénsar, snarare dn Oppnar och fristéller, flodenas karaktir och innehall (se
dven Larsson, 2013, for en diskussion om stratifiering i relation till
assemblagebegreppet). Individer som mentala entiteter kanske kommer varann
ndrmare 1 detta digitala assemblage, men som biologiska och kroppsliga
varelser gor de det inte, och déri ligger grunden for den alienation, den inre exil,
som Debord beskriver.

De globala informationsflodena utgér som sagt det cirkulationssystem vilket
mojliggor aterforenandet av de redan separerade individerna — men den dystra
foljden for informationen sjdlv dr att i informationsaldern drabbas den ocksd av
en slags alienering, eller réttare, av inflation; istdllet for att vara eftertraktad,
blir den ett miljohot, ndgot man vill bli av med s& snabbt som mojligt (Bard &
Soderqvist, 2011). Med Jaron Laniers eleganta formulering: information dr
alienerad erfarenhet (Lanier, 2011). Var ndgonstans kan en sddan hiskelig
restprodukt dumpas, sé att den inte ackumuleras som ytterligare sjok av mork
materia? Vem kan formas att ta hand om den, sa att den inte stor var
uppmirksamhets kontrollerade, koncentrerade fokus pa oss sjdlva? Ebba Grons
dystopiska ord borjar nédstan klinga lovande istillet for hotande — tdnk dig en
plats dér information faktiskt kan raderas, dvergd i konturlos entropi, under
kontrollerade former... dit du kan skicka refuserade diktsamlingar, negligerade
schlagerforsok, halvfardiga blyertsskisser... det gér praktiskt taget att se

verksamhetens uppmuntrande reklamslogans framfor sig. Stort tack for att du
238



bidrar till vart miljéarbete med att dtervinna information! Vi arbetar
malmedvetet for att Du ska ha en ren informationsmiljo, i visshet om att din
begagnade information dteranvinds i nya, frdascha produkter!

For pa avstjilpningscentralen
rader tystnad och full kontroll

P& avstjilpningscentralen

spelar ingenting langre négon roll

Sadana avstjilpningsplatser existerar redan, 1 form av sociala medier. Nar du
slutligen har gett upp mgjligheten att fa betalt for din informationsproduktion,
och inte vill sjdlv betala for dess formering, kan du alltid dumpa slutprodukten
i formen av en statusuppdatering — och ddrmed uppnas det hogsta stadiet av din
erfarenhets alienering: kondenserad 1 formen av fri information, dr den inte ens
din ldngre. Det enda, paradoxalt nog, som mojligtvis kan radda informationens
varde, och 1 forlingningen kanske dven vért, dr om vi lyckas vinda flodena sé
att allt storre sjok av erfarenhet kan undga att alieneras till information, och om
vi dessutom lyckas extrahera allt mer erfarenhet ur var redan ackumulerade
informationsmingd — kort sagt, bedriver ett medvetet hdllbarhetsarbete ocksa 1
digisféren.

Narcissos far sin revansch...

Spektakelsamhaéllet separerar individerna pé teknologisk vig, och aterforenar
dem, pa teknologisk vdg —det dr alltsd Debords tes. Formerna for aterforeningen
ar numera vil Overvakade, och mojligheterna att berikas genom dem goda,
genom det faktum att digitala och sociala medier utgor det vil kalibrerade (och
kommersialiserade) navet 1 vara sociala interaktioner:

If most of what people wanted to do online was to be able to tell their
family, friends and strangers what they were up to, and to be told what
their family, friends, and strangers were up to in return, then all
companies had to do was figure out how to put themselves in the
middle of those social exchanges and turn them into profit. This was
the beginning of surveillance capitalism, and the end of the Internet
as I knew it (Snowden, 2019, s. 8)

Det ar latt att tanka tanken: sociala medier dr det ansikte ménskligheten 1 sin
helhet vander utat mot sig sjdlvt, den tomma projektionsyta eller white wall

(Deleuze & Guattari, 1988) pa vilken vi kontinuerligt statusuppdaterar och
239



portionerar ut sma black holes, fangstgropar for vara kédras, niras och mindre
ndras uppmarksamhet. Uppmérksamhet drar alltid till sig uppmérksamhet, ju
mer desto bittre, vilket 1 sig kan beskrivas som en ickelinjiar och rhizomatisk
effekt, en sjalvstegring mot en okdnd plata. Det ar denna effekt Lanier (2014)
beskriver som central for den begérsspiral av datorkraft, pengar och makt som
vi kan notera idag, uppmérksamhetens sjdlvackumulerande egenskap, den som
mojliggor att pengar koncentreras didr uppmirksamhet koncentreras. Det
stratogena 1 processen ligger a andra sidan 1 att den sjélv minns for mycket av
sin egen aktivitet, 1 att uppmairksamhetsflodet 1 sig &dr subjektiverat; att
processen genererar subjekt som kan hallas ansvariga for sin egen
subjektivering.

DELETE i4r som Snowden podngterat en fiktion, men den dr inte bara
teknologisk: det mé vara svért att sudda sparen av vara uppmairksamhetsfloden
1 var digitala omgivning, men ocksd de spar som var digitalt orienterade
uppmaérksamhet har satt 1 var egen, inre upplevelse av oss sjdlva tenderar att ga
djupt. V1 har vil alla agerat cyberpiloter och f6ljt vara begérsfloden langs nitets
Ooppna och dolda korridorer, hoppats att det ar en dold kéllader, en flyktlinje vi
hittat och f6ljer, alla har vi dromt samma drom om kontakt med...vad? Internet
vore meningslost utan drommen om en ohejdad socialitet, forlost online, allt
hetare eftertraktad ju mer isolerade vi de facto blir som biologiska organismer
inuti det digitala maskineriets solipsism.

The spectator’s consciousness, imprisoned in a flattened universe,
bound by the screen of the spectacle behind which his life has been
deported, knows only the fictional speakers who unilaterally surround
him with their commodities and the politics of their commodities. The
spectacle, in its entirety, is his “mirror image.” (Debord, §218)

Vi blir beroende av spegeln, eftersom dven var kritik av spektakelsamhaéllet
maste speglas 1 samma spegel, om den ska nd uppmairksamhet. Upplevelsen av
separation tilltar, vilket foder separation. Alienation alstrar mer alienation.
Lusten att fly tilltar. Spegelbilden borjar stirra tillbaka hért, istillet for att flirta
oskuldsfullt. Kanske ser du en del av dig sjdlv du hade glomt, eller aldrig trodde
fanns. Digisfdaren kan under vissa omstdndigheter vidga din subjektivitet, och
under alla omstandigheter kan du lita pé att den kan vidga din begérshorisont,
for det vore ovirdigt en uppmairksamhetsekonomisk maskin att inte kunna
erbjuda nista steg 1 tillvinjningsprocessen — allt begir, all forhoppning och all
fortvivlan som miljarder ménniskor dagligen témmer in in nétet utgdér om inte
annat utomordentliga uppmarksamhetsresurser som det vore en synd att inte
exploatera och fordadla. Men fragan dr om du kan, eller vill, lita pa dig sjalv och
240



din formaga att bjuda motstdnd mot det vidgandet, det exploaterandet, det
foradlandet? Vad vore nu det mest rhizogena valet? Kanske maéste varje begér
trots allt foljas till sitt utslickande, inte genom dess tillfredsstéllelse, utan
genom dess radikala utraderande: ”[d]esire stretches that far: desiring one's own
annihilation” (Deleuze & Guattari, 1988, s. 183). Eller snarare, borde det inte
vara desiring its’ own annihilation? Att begéret ibland suktar efter att
tillintetgora det subjekt det for ndrvarande vidhéftar dr inte sa Overraskande, inte
heller for subjektet att vilja utsldcka det begir som det uppmuntrat. Men for
begiret att gi ett steg langre dn vad det sjélv klarar av, inbjuda subjektet till att
avbryta dess egen flyktlinje, slacka ned, snarare an att ge det vad det vill ha —
vilket enligt dess natur &r att fortsétta begéra — det &r mera radikalt, och kanske
en rhizogen mojlighet som ges subjektet endast inom ramen fOr nitets
representativa socialitet.

Det stratogena 1 var uppmairksamhetsekonomi ér & andra sidan heller inte svart
att identifiera; den hérda stratifieringen av betydelser, bilden av spektaklet som
véander sitt sociala ansikte mot oss och samtidigt hdvdar att ytan dr det enda som
ar vart att se: ”...one part of the world represents itself to the world and is
superior to it” (Debord, 1987, §29). Nodvindigheten och trostlosheten i att
forsoka kdnna igen sig 1 detta ansikte, subjektet som inte kan fly fran sig sjalv
eftersom subjektet redan dr en flykt frdn ndgot annat; irrgdngen efter ett begér
som 1 slutindan undflyr oss och drar sig undan, sokandet efter en kick som
aldrig kommer (toleransen dr for hog) — den ldnga vigen tillbaka efter att du
stangt av, loggat ut, den ldnga védgen ner frin ogonen, ansiktet, till halsen,
lungorna, levern, njurarna, knéskalarna, fotsulorna... vilopulsen.

Facify: koan for samtiden

Nar du stiller dig framfor badrumsspegeln ar det, forhoppningsvis, ditt eget
ansikte du ser. Men nér du stéller dig framfor den digitala spegeln, vilket ansikte
ar det da du ser? Och vilket ar det du visar andra? Vilket av dessa ansikten &r
ditt riktiga? Den klassiska zenbuddhistiska koanen fragar ungefar samma sak.
Visa mig ditt ursprungliga ansikte, sddant det sdg ut innan dina fordldrar
foddes! Uppmaningen ar avsedd att koncentrera vara tankar meditativt och
samtidigt rubba vara invanda tankespar. Kanske inser vi efter att ha brottats med
koanen en stund att vart ansikte egentligen inte tillhor oss fullt ut, 4r inte en del
av den ménskliga organismen, atminstone inte pd samma sitt som resten av
kroppen ér det. Ansiktet har, som Deleuze och Guattari papekar, en massa
externa funktioner: det dr en uppméirksamhetsmagnet, kodad och 6verkodad

241



med betydelser som inte angér kroppen for ovrigt; det ar ett svart hal malat pa
en vit, tom yta, en stold eller snarare ett segment av organismen som
deterritorialiserats fran den och reterritorialiserats pd, kalibrerats mot,
subjektiverande och signifierande stratifieringar. P& denna punkt upphor
manniskan som djurisk varelse och &teruppstar som socialt disciplinerad,
faktiskt inte ldngre fullt kroppslig, varelse:

Bodies are disciplined, corporeality dismantled, becomings-animal
hounded out, deterritorialization pushed to a new threshold—a jump
1s made from the organic strata to the strata of signifiance and
subjectification. A single substance of expression is produced. The
white wall/black hole system is constructed, or rather the abstract
machine is triggered that must allow and ensure the almightiness of
the signifier as well as the autonomy of the subject. You will be pinned
to the white wall and stuffed in the black hole. This machine is called
the faciality machine because it is the social production of face,
because it performs the facialization of the entire body and all its
surroundings and objects (Deleuze & Guattari, s. 200-201)

Faktum &r, som Deleuze och Guattari understryker, att samtidigt som ditt
sociala ansikte uppstér, sd ansiktifieras resten av din kropp ocksa — understélls
det kraftfilt som ansiktet &r stratifierat i forhallande till. Ansiktet blir vér
naturliga motesplats, det egentliga agora: men varfor ar det otdnkbart med
ryggen, magen, laret som social kontaktyta? P4 bekostnad av dessa: ansiktet
som absorberar uppmarksamhet, pd samma sitt som en paslagen skirm i ett rum
far vr uppmarksamhet att gravitera mot den; ansiktet som pi ett s& sjalvklart
vis kan vara fullt av uttryck eller tomt pa uttryck —han hade ett tomt
ansiktsuttryck’ — men skulle en rygg kunna vara ett blank slate? Knappast,
eftersom en rygg inte bir pd betydelser som éar fardigtolkade, kodade,
stratifierade. Den &r varken tom eller full. Den har fullt upp med att realisera sin
egen storslagna funktionalitet. Att & andra sidan ett ansikte kan laddas med
betydelser betyder att det mdste laddas med betydelser som kan tolkas, och om
inte dessa betydelser dr kongruenta med en pa forhand given social kontext sa
ar det troligen nagot fel pa ansiktet. Fight face, straight face, poker face, fuck
face, baby face... alltsammans helt operanta betydelser som finner sin naturliga
tolkning p4 vért gemensamma subjektivitetsstratum. Ar det forresten inte
konstigt att sa lite tid pa sociala medier faktiskt dgnas at ansikten? Redan det
faktumet antyder att sociala medier inte har primért med socialitet att gora, utan
med social kodning, med alstrandet av multiple-choice identities (Lanier, 2011).
Annu ett lager av deterritorialisering: ansiktet som i egenskap av att vara din

242



sociala kontaktyta redan &r en deterritorialisering, nu dessutom ett alibi for ett
digitalt maskineri av processer vilka utger sig fOr att vara ansiktet utat for ditt
ansikte utit.

Medan véra fiberknippen blir allt tjockare verkar det som om vér sociala
bandbredd minskar, eller atminstone, som om allt mer av var sociala bandbredd
leds in 1 det visuella stratat. Redan Debord forstod att det méaste ligga en abstrakt
maskin till grund {f6r den visuella dominansen: spektakelsamhéllet ”...is not a
collection of images, but a social relation among people, mediated by images”
(Debord, §4). Men hur gar det till, vad ar det som driver den abstrakta
ansiktifieringsmaskinen framat? Likt en nukleédr bridreaktor, som producerar
mer klyvbart brinsle dn den forbrukar, drivs maskinen framét av alienation och
producerar mera alienation i retur. A ena sidan eftersom konkret, levd verklighet
gors om till en visuell representation: ”...all of life presents itself as an immense
accumulation of spectacles... [e]verything that was directly lived has moved
away into a representation” (Debord, §1). A andra sidan, tilligger jag, eftersom
de visuella representationerna 1 andra ledet tenderar att reifieras, de gors till
verklighet, eftersom vi ju vill att det vi upplever ska vara verkligt, och finner
det skonsammast att betrakta det som sadant tills motsatsen bevisats — eller tills
upplevelsen av alienation Overtrumfar viljan att reifiera de visuella
representationerna som just verklighet.

Man kan frestas tro att detta 4r samma sak som Jean Baudrillard (1994)
beskriver som den hogsta formen av simulering: hyperverkligheten, dar
simulering och objektiv verklighet 16per samman till en fusion av bida
elementen, omdjliga att skilja 4. Men 1 spektakelsamhéllet dr snarare bida
domédnerna fortfarande strikt intakta, och passagen mellan dem noga
kontrollerad. Passagen dem emellan, eller snarare, spanningsfaltet dem emellan,
ar det som skapar alienation, och ju snabbare flodet av alienation dr, desto mer
okar potentialen for ytterligare alienation att skapas. Debords utsikt &r knappast
teknikoptimistisk: ju béttre teknologin blir pa att visuellt aterge vér objektivt
levda verklighet, desto mindre bendgna blir vi av att interagera med denna
verklighet med dvriga sinnen — vi borjar kdnna oss hemma 1 stratifieringen, i
representationen, medan den objektivt levda verkligheten dar utanfor upplevs
frimmande. Den naturliga responsen blir att kompensativt reifiera
representationen eftersom detta, dtminstone pa ett subjektivt plan, motverkar
den upplevda verklighetsforlusten. Du borjar till och med kénna igen dig i
spektaklets bild av dig sjdlv, 1 ansiktifieringen av ditt eget visen, vilket alienerar
dig ytterligare fran ditt védsens fullhet. Arbetet med att producera ansiktets
detaljrikedom, pa sociala medier eller i den levda verkligheten, blir mer och mer
viktigt, samtidigt som ansiktets distans frdn den levda kroppen blir storre:

243



’[s]eparated from his product, man himself produces all the details of his world
with ever increasing power, and thus finds himself ever more separated from

his world. The more his life is now his product, the more he is separated from
his life” (Debord, 1987, §33).

Kontentan av detta ar att om vi behover ett medium for var socialitet, sa ar det
1 allt hogre grad med mediet vi socialiserar, och inte med en presumtiv
mottagare. Mediet ar inte 1ingre meddelandet, som McLuhan sa, och inte heller
ar det anviandaren som ar meddelandet, som Bard och Soderqvist gor gillande,
utan det ar mediet som dr anvdindaren. Mediet anvander anviandaren, det vill
sdga oss. Ska vi tro Martin Heidegger (1993), sa dr dock detta inte en nyhet pa
nagot satt. Sa fort naturliga resurser stills till teknologins forfogande iscensitts
det som Heidegger kallar Gestell — betraktandet av och iordningsstéllandet av
den naturliga virlden som en resurs, genom kvantifierbarhet, mitbarhet och
tillgdnglighet. Detta har skett sedan industrialiseringens borjan, nej énnu langre
an sa. Trots att vi, hela tiden, trodde oss vara den aktor vilken stiller naturen till
forfogande, sé ar fragan, enligt Heidegger, om inte det ér teknologin som stéller
oss till forfogande. Nu, 1 informationsekonomin, dr det ju inte bara skog, berg
och floder som stills till forfogande och gors mitbara utan ocksa vara tankar,
minnen, asikter och fotograferade utemiddagar. Gestell dr den ultimata
stratifieringen, och digitaliseringen ar bara den senaste 1 en lang rad av exempel
pa den. Vi far dock, just genom de digitala mediernas roll, mojligheten att fa
syn pa detta pa ett aldrig tidigare skddat sitt. Risken foder riddningen, som dven
Heidegger uttryckte det.

Nu kanske det inte dr sa létt att fa syn pa vart ursprungliga ansikte genom de
digitala medierna, men det borde vara mdjligt att fa syn pé de digitala mediernas
ansikte, eftersom det uttrycks genom vart. Vi, anvindarna sjilva, ar ju mediet
genom vilket konkret levd verklighet passerar pa sin vdg mot att bli en
teknologiskt hanterad representation, och genom vilket den teknologiskt
hanterade representationen passerar pa sin vag mot att reifieras, goras verklig
infor andra anvindare. Meddelandet, 4 andra sidan, ar att alienation inte bara ar
en nodvandig, utan ocksd en Onskvdrd komponent for spektakelsamhéllets
ekonomiska oOverlevnad. Med detta sagt djupnar svarigheten i en redan
besvirande koan: om du, 1 egenskap av alienerad anvéndare av ett alienerande
medium, eller réttare, sjdlv ett alienerat medium, skulle réka f4 en skymt av ditt
ursprungliga ansikte, vad ar det som siger att du skulle kdnna igen det?

244



Intradividualitet, interdividualitet, antikommunikation

Naégra ar innan spegelutmaningar, Karate Kid-filmer, [ron Maiden-plattor
och amerikansk fribrottning dok wupp bland barnen 1 vart
sméstadsmiljonprogramskvarter var det Linus pd linjen, Kalle Anka och Rosa
Pantern som var fixstjarnorna i subjektivitetsgalleriet. De bjod atminstone pé
konstans: personligheterna gick ganska snabbt att genomskada, vilket kanske
var sjdlva tanken. Det dysfunktionella som underhéllning: Kalle Anka hade
aldrig ens hort talas om det lagaffektiva bemotandets fordldraskap. Som
kontrast, familjen Barbapapas vélavvigda kulturella differentiering: ett barn for
varje mojlig intressesfar som barn kan tdnkas gravitera mot: konstbarnet,
musikbarnet, sportbarnet, vetenskapsbarnet, bokbarnet... (hdggradigt
subjektiverade men, mark vil, med den formmissiga anpassningsbarhetens
flytande territorialisering!) Sjdlv var jag nog, precis som de flesta andra
skolbarn, en slags blandning av dessa subjektiviteter. Ibland den ena, ibland den
andra — vem &dr ndgonsin hundraprocentigt konstant, homogen 1 sitt
subjektivitetsflode... och varfor skulle man ens? Varje individ édr, for att tala
med Deleuze och Guattari, en flock 1 sig, en svdrm; en varg ar aldrig bara en
varg utan en vargning, en flock inuti individen, samtidigt som en flock ocksd
kan betraktas som en individuell enhet:

There is always the possibility that a given animal, a louse, a cheetah
or an elephant, will be treated as a pet, my little beast. And at the other
extreme, it is also possible for any animal to be treated in the mode of
the pack or swarm; that is our way, fellow sorcerers. Even the cat,
even the dog (Deleuze & Guattari, 1988, ss. 265-266)

Till och med katten, till och med hunden, till och med ménniskan: individen ar
1 hogsta grad dividerbar; och att mina deldivider speglas 1 dina dr grundvillkoret
for att vi ska kunna vara 1 en flock trots att vi &r ensamma, och verka som en
individ nér vi dr tillsammans. Men hur ska jag ens kunna veta om mina
deldivider 4r mina, om de nu &r en spegling av dina? Problemet &r filosofiskt
intressant, men det uppstod inte med digisfaren. Det som ar radikalt nytt med
digisfdaren dr inte att det for forsta gangen existerar mojligheten att uppnd
omsesidig dividuell spegling, utan att det for forsta gingen existerar
mojligheten att en abstrakt maskin, spektakelsamhallets abstrakta maskin, kan
kopplas in som en central router, en gateway, mellan vara intradividuella och
interdividuella forehavanden. Aldrig tidigare har ett stratum for méansklig
kommunikation varit s koherent och homogent, sa universellt tillgdangligt, s

245



komplett med integrerade system for panoptisk 6vervakning och kontroll. Att
dessa centrala funktioner for kodning och flodesreglering har sé stor paverkan
pad digisfaren gor dock att liknelsen med Indras nét haltar betydligt —
interaktionerna i det senare utgors ju snarare av spontana, Omsesidiga och icke
centralt styrda reflektionsprocesser.

Kontrasten mellan var kritiska bild av digisfaren med den tidiga Silicon Valley-
idealism som Lanier beskriver blir darfor taimligen sldende. Kontrasten &r ocksa
viktig att fundera Over, for om sociologen Gorz har ritt 1 sitt metadystopiska
verk the Immaterial (Gorz, 2010), sa riskerar den digitala medieringen att leda
den ménskliga kommunikationen sé 1dngt in 1 det digitala, automatiserade och
artificiella spektrat att vi forlorar mojligheten att forstd vad vi héller pa att
forlora. Med andra ord: ndr vi vdl kommit till den punkt da vi redan forknippar
det ménskliga med det som ar digitalt, automatiserat och artificiellt medierat, ar
det ens meningsfullt att fraga sig vad skillnaden dr? Méanga av fasetterna som
glimmar i var dividualitet dr redan digitalt operanta. Det behover inte vara ett
problem, sé linge som vi har formdgan att soka andra allianser, kompletterande
dividualiteter, bedriva hushallsschamanism. Kommunicera, fast som om det
giller livet. Tédnka tanken: kanske 4r mera kommunikation inte alls dr den ritta
medicinen mot okad alienering, utan precis tviartom? Det dr atminstone en
mojlighet som Deleuze framkastade:

Maybe speech and communication have become corrupted. They’re
thoroughly permeated by money—and not by accident but by their very
nature. Creating has always been something different from
communicating. The key thing might be to create vacuoles of non-
communication, circuit breakers so we can elude control (Deleuze,
1995, s. 175).

Att installera kretsbrytare, stratifieringsbrytare, skippa mellanhander, kryptera
dina dialoger — framfor allt de ickedigitala, de dialoger du har med dig sjélv...
allt detta kan vara sitt att undanhélla spektakelsamhéllets abstrakta maskin det
brinsle som den behover. At réra sig snabbt och ha sénder saker... vilket 1 sig
inte mdste betyda att ett stratum premieras pa de mangas bekostnad, det kan lika
girna betyda att ett stratum demonteras till formén for de ménga. Komplexitet
framfor perplexitet. Tappa ansiktet. Var kreativ, men undvik kommunikation.
Hur dr det mojligt? Vi kan alla forestélla oss kommunikation utan kreativitet,
men kreativitet utan kommunikation, dr inte det ett slags kulturell solipsism 1
sig?

246



Kanske ar det en fraga, som Deleuze & Guattari brukar sdga, om hastighet. Den
snabbhet med vilken vi idag kan vara kulturella kreatorer och kommunikatorer
ar en mojlig orsak till begreppsforvirringen. Starta sjdlv ett enmansband, skriv
en lat, spela in den, producera den, publicera den, allt inom loppet av en dag,
fullt genomforbart i den digitala eran — men tillgénglighet gor troligen inte susen
for efterfragan, och har aldrig gjort det. Du kan mycket vdl hamna pd en
personlig kreativ plata, na ett rhizom med ditt latskrivande, men hur anknyter
du sedan det rhizomet till andra rhizom? Hur kan din maskin kopplas samman
med min? Spektakelsamhillets abstrakta maskin vrider sina kugghjul, routern
etablerar kontaktpunkter... men &r det verkligen rhizomet som knyter till sig
andra rhizom? Eller ar allt vart trevande 1 digisfarens kreativa transer ett
gigantiskt stratifieringsarbete, dr det vi som 1 all vr omedvetenhet iscensétter
ett Heideggerianskt Gestell?

Ekosofi vid ett vagskal

Relationen till de digitala mediernas allt tilltagande forméga att spegla oss
manniskor, vart ursprung och var naturligt forekommande omgivning, ar kanske
var tids pseudoockulta spegelutmaning. Spektakelsamhéllet utmanar oss genom
att halla upp en allt mer detaljerad bild av oss sjdlva, och bjuder in till att lata
oss smickras, forforas, forfaras... du kan anta utmaningen genom att stinga
dorren, sldcka ljuset, fokusera pd spegelytan, och intonera den magiska formeln.
Hypherus... textus.... transferus... protocolli... Du ir alltid relativt sdker inom
ramen for din egen magiska krets — in i cirkeln kommer bara de vésen du sjilv
bjudit in. I den mén du kénner dig sjidlv, har du en god beredskap for de
bekantskaper du kan komma att géra. Men det spelar ingen roll for utkomsten
om du upplever dig vara en divid eller en individ, det spelar ingen roll hur ménga
fasetter du har 1 den yta du sjilv vinder utdt, risken &r att du 4nda drunknar i din
egen forutsidgbarhet, eftersom det odndliga djup som Gppnar sig mellan tva
spegelytor alltid ar strikt linjart, outhardligt 1 sin langtrakighet eftersom det
aldrig lyckas glomma sitt ursprung, alltid ar domt att minnas sitt ursprungliga
ansikte. En reflektion av en reflektion av en reflektion...enda motmedlet &r
glomska, att bryta kretsen, att gldmma vem du var, vem du ville bli. Lat spegeln
bli solkig, dunkel, sprucken, mork. Leta inte langre efter ditt ansikte 1 spegeln.
Leta efter ditt ansikte 1 bjorken, granen, eken. I manen, tjarnet, granithillen —
som en strategi for att motverka det som Martin Heidegger identifierade som
teknologins risk. Den risken uppstar just nér allting 1 virlden gors méinniskan
tillgdngligt, &ven méanniskan sjilv, for da dr det bara ménniskan vi moter 1 denna
varld, och det blir for torftigt 1 slutinden. Annanheten ersitts av sammaheten,

247



alla andra som du mdter ar i1 slutindan endast en reflektion av dig sjélv.
Informationsmotorvigen mot dmsesidig upplysning péd det digitala stratumets
Indranat leder, utifrdn Heideggers men ocksd utifrdn Baudrillards perspektiv,
dérfor inte till en verklighet som ér alltfor overklig, utan till en verklighet som
ar alltfor verklig. Den utvecklingen behover brytas, menar Baudrillard; vi maste
oppna oss for annanheten igen, ’that happy distortion without which everyone
would simultaneously be me” (Baudrillard, 2008, s. 55).

Vi har 1 det arbetet anledning att vara tacksamma till alla varelser, ménskliga
som omadnskliga, vilka hjélper oss till en annanhetens posthumanism. Till en
ekosofi, nodvindig for alla som méste hitta en flyktlinje ut ur digisfaren, om én
for en aldrig s4 liten stund, in i rhizosfiren. Ar detta vad Leary menade med sin
cyberpunkfilosofi? Kanske om man ser till det antiauktoritdra grunddraget, men
inte om man ser till kulturens roll i frigdrelsearbetet. Atminstone enligt Debord
och situationisterna, sd ar det kulturens negering vi maste astadkomma,
eftersom vi natt det kulturhistoriska moment da [o]nly the real negation of
culture can preserve its meaning...” (§210). Kan vi kallstarta och borja om fran
borjan? Knappast — dven 1 kulturell mening &r DELETE ér en fiktion; vi méste
snarare borja fran mitten, dér vi befinner oss. Da &r det inte s4 mycket ett
negerande av kulturen som det blir frigan om, utan snarare ett mojliggorande
av kulturell praktik pd sd mdnga strata som mojligt— 1 praktiken en
destratifiering, ett ndrmande till konsistensplanet, eller atminstone till ett
stratum som ligger ett steg ndrmare konsistensplanet.

Om det ar i riktning mot konsistensplanet vi vill ga, hdvdar denna text att vi
maste Overviga att gd i riktning mot det organiska, méste gi till backen och
tvitta bort det ansikte som inte dr vart... i en retrograd roérelse mot ruset i att
tvingas vara kreativ inom ramen for allt fdrre frihetsgrader. Det ursprungliga
ansiktet ar inte ett ansikte du adderar till det du redan har, utan ett du ser om du
raderar det du trodde att du hade. Steget ut i tomheten, tilltron till envis
reiteration av till synes enkla processer, forlitandet pd en enkel men farlig
formel... all denna oforutsdgbara vintan pd en puls som maste stillas av sig
sjdlv, all denna vintan pa en sé liten partikel som fardats sa 1dngt, bara for att
hiamta dig tillbaka nir du éntligen bestdmt dig for att tappa riktningen... kanske
ar det sant som det ar sagt, verkligt intressanta vagar kan bara hittas av den som
ar grundligt vilse. Och mysteriet kan bara nas genom att nagot subtraheras. ”To
recover the constellation of the mystery...we have to take something away from
the accumulation of reality and language” (Baudrillard, 2008, s. 3).

Hér ndarmar vi oss en vérldsbild beslidktad med zen: verkligheten dr det som
aterstar ndr vi gjort oss av med alla uppfattningar om verkligheten. Mysteriet,

det rhizomatiska, det komplexa — som den norska ekofilosofen Sigmund Kvaloy
248



poangterade (Skoglund, 2015) — ar inte samma sak som det komplicerade. Det
ar kanske en forenkling vi ar ute efter: inte genom mystiken 1 komplicerade
ritualer utan genom mystiken 1 var egen omgivande nordiska natur. Ett slags
vardagsschamanism, ett larlingsskap hos korpen, myggan, histen... ett forsok
att se virlden genom deras Ogon, eftersom vara borjar bli slitna.
Reterritorialisering: ditt ansikte blir ett djur bland andra djur. Den vita viaggen
tappar sin lyster, det svarta halets gravitation avtar, kontrastverkan upphor.
Blunda och forestéll dig... du borjar se berget ddr nere, berget som du en gang
suktade efter att bestiga, 1 februarisnd och motvind — nu fran korpdgon, och
langt dér nere, en vargflock. Blodspar. Deras, dina. Nagon jagar, ndgon jagas.
Vem? Frin spegeln, inga svar. Den har utstrackt sitt synfdlt till den bortre
randen av sin trollkrets, och det racker lyckligtvis inte ldngre till. Du dr ensam.
Bara korpens 0ga, och vargens. Vilket ér ditt? Kroppen, vars ansiktes 6gon
lange betraktat sig sjdlva, har knappast langre tid for magiska ramsor, mojligtvis
en, om den kan reciteras utantill. Med ramsan, formeln, recitationen som stod
kan gestalten i morkret vilja vilken gestalt den s smaningom ska ta framfor sin
egen reflektion, nar magiskt ljus sa tillater, men kan den vilja om den ska kinna
igen sig sjdlv nir tiden dr inne, eller om den ska vilja att titta bort? Magiska
omstindigheter rader och dé riknas det inte lingre som bara en fiktion nér du
sjalv improviserar din flyktlinje 6ver kdnda och okinda stratifieringar, tills du
nar det landskap dir de inte langre har nagot inflytande, diar du kédnner dig
hemma igen. Det dr en schamanism, du gor det for att du maste. I hornet av
spegeln, plotsligt en glimt av ett vargoga. Korpen hukar sig, himtar andan infor
flykten. Men vem &r det som ser p4, 1 vilken av alla dessa betraktare finns det
oga 1 vilket skonheten finns? Kénner du alls igen dig sjalv?

Invagar, utvagar, avvagar

En avsikt med denna text har varit att forsoka forstd om, hur och eventuellt néar
man kan kénna igen ett rhizom. Nérmare bestdimt hur man vet om var tids
digisfdr, 1 egenskap av att vara en teknologiskt iscensatt stratifiering, utgor ett
sant rhizom eller om det bara &r en skickligt genomford simulering, centralt
och algoritmiskt kontrollerad? Finns kriterier man kan utga fran? Eller ar
grundproblemet det analytiska intresset vi har, viljan att skilja det rhizomatiska
fran det ickerhizomatiska? Deleuze och Guattari talar ju om rhizomet som en
pakt, en allians... det dr ingenting du soker, ett projekt du planerar, genomfor
och avslutar... initiativet kommer alltid frén rhizomet sjilvt, och kanske, kanske
inte, dr du en del av det. Om du ér en del av det, sa har rhizomet redan fingat in
dig langt innan du 4r medveten om det, du ar redan i fangstzonen, rhizomet &r

249



din mystiska attraktor... kanske dr mitt forsok att skriva denna text rentav en
direkt effekt av ett personligt forsok att ndrma sig det rhizomatiska. 1 s fall
kanske den visar lasaren vigen till ndgot rhizomatiskt. Eller sé ir jag fel ute,
och hianger mig at en komplicerad, snarare én komplex, avspegling. Risken
finns. Men redan att l4sa &r att ta en risk: risken att spegla sig i nagon annans
varldsforstaelse. Nédstan som att yla mot méinen: det kan bli det dyraste du
nagonsin gjort, men tank vilka allianser det kan leda till!

En central frdga i texten har nu varit om digisfaren ér ett rhizom, eller om den
ar en fangstgrop rakt ned i teknologins herravilde. Att vi ens stéller fragan &r
ett tecken pd att dess relevans kan vara sekundir. For medan du ar mitt inne 1
ett rhizom ar det ndstan omojligt att stélla frdgor, eftersom rhizomet snarare ar
den fraga som stills till dig, ungefir som koanen: en fraga man helst hade
sluppit, men maste forsoka besvara, med livet som insats, oklart varfér, medan
man inte ens vet om konsekvenserna av att svara dr vérre dn konsekvenserna av
att inte svara. Gamla fragor leder till 4nnu &ldre svar... eller kanske hellre, till
annu dldre fragor!

Nagon slags slutsats bor vi vdl dnda kunna landa i: formeln for medialitet i
spektakelsamhillet. Mediet dr anvindaren. Den kan forvisso lasas pd ett ganska
nedsldende sétt: vi dr inte anvdndarna, vi anviands. Det teknologiska stéller oss
till forfogande. Men 1 sann rhizomatisk anda kan samma formel reverseras, och
d4 blir den mer upplyftande. Anvdndaren dr mediet, du dr mediet, du ar nyckeln;
du har ett inflytande 6ver anslutningarna som leder in, 6ver anslutningarna som
leder ut. Vissa bandbredder kan 6kas, andra kan minskas. De ddr kompisarna
som aldrig laser véra diktsamlingar, berémmer véara akvareller eller nirlyssnar
pa vara demolatar, vi kanske ska vara tacksamma mot dem: de ser till att
Indrandtet aldrig lyser upp 1 formen av en hundraprocentigt transparent
verklighetsmatris. De ointresserade kompisarna adderar mork materia till
systemet, och den morka materian minskar genomslappligheten, men det fér
som f0ljd att systemet undgdr att bli endimensionellt, statiskt. Vissa
kommunikativa kanaler stings, men det betyder inte att kommunikation negeras
eller inskrianks generellt, tvirtom: genom att minska genomslédppligheten i ett
stratum, 0kar mojligheten for kommunikativa flyktlinjer att ta sig over till andra
strata. Kanske sddana vi inte ens hort talas om. Helt pl6tsligt: ett nytt vagspel
pa konsistensplanet vid vérldarnas botten, en krusning dver ytan, ett glimmer
for svagt for att fullt ut kunna aterges i medvetandets spegel, omdjligt att
digitalisera, det dr tunnare &n luft, en okdnd partikel. Nagon pd andra sidan
universum maste vara pa vag till dig. Vad tinker du svara, i vilka allianser ar
du beredd att ing4? Vilka ansiktsdrag #r det ens som méter dig i spegeln? Ar de

250



minskliga, eller dr de bjorkens, granens, ekens? Manens, tjarnets, granithéllens?
Vargens? Tors du ens titta?

Om du inte lyckas direkt, slappna av. Det dr ingen id¢ att dngra sig. Forsok inte
trycka DELETE. Knappen dr dndé inte inkopplad. Fortsitt bara skriva nollor.
Lagnivaformatera. Prata med ménniskor som vore de bjorkar. Prata med bjorkar
som vore de minniskor. Hitta det i mig som inte dr jag, och som jag inte kan
hitta sjdlv, sa ska jag soka det 1 dig som inte dr du, och som du aldrig sett. Da
kanske det visar sig, precis pd den punkt dér vi inte trodde att vi kunde mdtas,
eftersom en avgrund av annanhet stinger vagen, att en gemenskap kan skonjas.
Vigen behovde kanske rentav g dver avgrunden, genom mork materia. Vad
vore vil en avgrund till for, om inte for att dverbryggas?

251



Referenser

Baudrillard, J. (1994). Simulacra and Simulation. Ann Arbor: Univ. of
Michigan Press.

Baudrillard, J. (2008). The Perfect Crime. London: Verso.

Bard, A. & Soderqvist, J. (2011). Ndtokraterna. ([Ny utg.]). [Stockholm]:
[Publit].

Boye, K. (1948). Kallocain. Stockholm: Albert Bonniers forlag.

Cook, F.H. (1977). Hua-yen Buddhism: the jewel net of Indra. University
Park: Pennsylvania State University Press.

Debord, G. (1987). Society of the spectacle. ([2. rev. ed.]). London: Rebel
Press.

Deleuze, Gilles (1995) Negotiations: 1972—1990, trans. Martin Joughin, New
York: Columbia University Press.

Deleuze, G. & Guattari, F. (1988). A Thousand Plateaus: Capitalism and
Schizophrenia. London: Athlone.

Ebba Gron. (1981). Mental istid. Pa: Kdrlek & Uppror [CD]. Sollentuna:
Mistlur.

Gelin, M. & Pettersson, K. (2018). Internet dr trasigt: Silicon Valley och
demokratins kris. (Forsta utgavan). Stockholm: Natur & Kultur.

Gorz, A. (2010). The immaterial: knowledge, value and capital. London:
Seagull.

Heidegger, M. (1993). The question concerning technology and other essays.
New York: Harper & Row.

Lanier, J. (2011). You are not a gadget: a manifesto. ([Updated ed.]). London:
Penguin.

Lanier, J. (2014[2013]). Who owns the future? (Simon & Schuster trade
paperback edition.) New York: Simon & Schuster Paperback.

Larsson, J. (2013). Disciplin och motstdnd.: pedagogisk-filosofiska perspektiv
pd samtida svensk skoldisciplin. Diss. Karlstad: Karlstads universitet.

Leary, T. (1994). Chaos & cyber culture. (1. ed.) Berkeley, CA: Ronin Pub.

Levine, Y. (2019). Surveillance valley: the secret military history of the
Internet. London: Icon Books.
252



Skoglund, P. (2015). Inte bara en nordisk ekofilosofi. Filosofisk tidskrift,
36(4). URL: https://svartalvsakademin.se/inte-bara-en-nordisk-ekofilosofi

Snowden, E.J. (2019). Permanent record. London: Macmillan.

253



