)
71

32
=
-
P
.

ri
5

o1
2
e
i R AN
Y -
£ O
& o)

g A e
e > ¢
. ~ o A O - -I .
% . Y a3N - g ek vy ~
. £ " -
: A ; . & i
. ) f N J o 3
.. '« . -
- © g 5 : %
s
e B (AR ’ )
-~ a : %
Shet . s oy,
) 3 ¢ ! »
b
e roa ke Rt Ly . =¥
= ” vaak e m. <
J -
N .
’ h .
¢ & ) -
. * A
o ) 2 - "

d
2.
>
-
i

BEGARETS FORTRYLLENDE KRAFT

Lonni Hall & Ana Maria Munar

97



Praeludium 1 - fedselsdagsaesken

98

Fodselsdagsaesken
Fotografi: Lonni Hall

En dag pa feltarbejde pa en skole pa Sjzlland blev denne lille kasse
abenbaret; Fodselsdagscesken. En skoleleder var pa vej rundt pé sin
daglige tur til de af skolens elever, som havde fadselsdag den dag. Jeg,
Lonni, blev dybt fascineret af denne lille kasse med dimser og
plastikting og lederens fortelling om betydningen af det for bernene,
som pa deres fodselsdag — 1 hele klassens pasyn — blev hyldet ved at
kunne valge en ting.

I et gennemmaterialiseret samfund som vores kan indholdet 1 denne
treeceske siges at vaere uden materiel verdi. Ja det kunne 1 en anden
sammenhang ligefrem vare en kasse med forladte, kasserede eller
tabte ting, som ingen efterspurgte, eller ville eje. Men her var tingene
tilstede 1 kassen med stor verdi og, som ting der aktiverede
fodselsdagsbarnets oplevelse af en fortryllet fodselsdag. Den
medfortryllelse blev jeg som forsker en del af.



Liv, begaer, fortryllelse og viden

Sociologen Marcel Gauchet er kendt for sin tese om et gennemafkristnet
samfund, som 1 den forstand har mistet sin fortryllelse (Gauchet; 1999). Vi —
Ana Maria Munar og Lonni Hall - er optagede af hvor fortryllelsen da har
beveaget sig hen. Vi undersgger begaer. Og fortryllelse og begaer hanger tat
sammen — ja de er maske ligefrem gensidigt livgivende (MacLure, 2013). I
denne artikel er ambitionen, at underseoge hvor underet opstar 1 form af det
pludseligt opstdede, som skaber undren og vaekker liv, fortryllelse og begar, og
erfaringer knyttet hertil.

Vi tror, vi finder det 1 sarlige begivenheder i det daglige liv (jf.
fodselsdagsasken) og, at det knytter an til den made Deleuze lader beger og liv
veere gensidigt forsteerkende pa:

Hvis livet er begear eller aspiration, og ikke har nogen varen udenfor
den aspiration [---] skal der refereres til styrken 1 det iboende beger,
nar relationer skal kontrasteres [---]. Tanken om livet som en styrke
til at markere sig betyder, at begaret altid og nedvendigvis er radikalt.
Begaret er livets evne til at handle, hvor handling, bevagelse og
aspiration ikke er bestemt pd forhand. (Deleuze and Guattari i
Colebrook, 2005; 198-199 & note2; 206)."

Med begaret kommer rettethed — aspirationen. Begeret er séledes livets evne
til at handle, der hvor handlinger, bevagelser og straeben ikke er bestemt pé
forhdnd. ”Noget” udskiller sig fra resten af verdens helhed gennem begerets
rettethed — styrken af begaeret gor altsé, at noget skiller sig ud og bliver til. Med
denne begarssforstielse er begar altsd produktivt. Det skaber noget ekstra i
verden, kunne man sige. Ambitionen med denne artikel er, at ga tettere pa
hvordan det sker.

Artiklens indhold og forleb

I artiklen bringer vi to forstielser af begrebet ‘beger” sammen sédan, som de
ses hos henholdsvis filosoffen Gilles Deleuze (1925 - 1995), og psykoanalytiker
Lacan (2019/1958-1959; 2008). Desuden refererer vi lebende til Maggie
MacLures fremskrivning af betydningen af glodende materialitet, beger og
‘'wonder’. "Wonder” overs@tter vi til “fortryllelse” og "under’. I artiklen
analyseres to begivenheder; Michelangelos uferdige Pieta; Bandini Pieta 1

I Alle citater er oversat af forfatterne.

99



Museo dell'Opera del Duomo i Firenze, Italien og Edvard Eriksens Den lille
Havfrue 1 Kabenhavn, Danmark. En statue, der repreesenterer hovedpersonen i
den bereomte historie med samme navn af H. C. Andersen (1837/1992). Vi
bruger os selv som empirisk materiale og opseger begearet og fortryllelsen et af
de steder, hvor vi har erfaret det — 1 modet med navnte varker.

Forste del af kapitlet er vores metodologiske overvejelser inklusive overvejelser
over kunst som vidensform. Vi har ovenfor annonceret Deleuzes
begarsforstaelse. Som optakt til de to analytiske begrebsattelser af
oplevelserne med Pieta og Den lille havfrue ser vi igen pd Deleuzes forstaelse
af begaer, og herefter gelder det Lacans forstdelse af beger. S& kommer de to
begrebsattelser af begivenhederne; Pieta og Den lille havfrue. Artiklen
afsluttes med en opsamling og konklusion, hvori vi vover et gje og foresléar, at
Deleuze og Lacans forstéelser af begaer tilsammen kan give en analytisk
beskrivelse af fortryllelsen og det radikale livsbeger.

Vi sperger altsa:

Hvor kan vi finde underet 1 form af det pludseligt opstdede, som
skaber undren og vekker liv, fortryllelse og begar, og hvad kan vi
sige om det?

Vi underseger hvordan kunstvarket griber os, og hvordan vi griber varket og
hvad betyder det for vores oplevelse af tid, sted, livsintensitet og livsfortryllelse.

To forstaelser af begaer

Vi bringer som navnt to forstaelser af begrebet ‘beger” sammen; Deleuzes og
Lacans’. Hos Deleuze forstds begaer som en ekstern livskraft der skaber. Hos
Lacan som en lengsel indefra efter at tilfredsstille behovet for "den anden’.

Vores antagelse er, at de to forstaelser af begar kan potentialisere og berige
hinanden. Og det, bdde i egen ret og i den afsluttende diskussion. Men ogsa her
hos os, medens vi skriver artiklen. Vi ger det med stor varsomhed, for vi er klar
over, at den klare teenkning hos hver af de to kan blive trukket for langt. Men vi
vover det, fordi vi skriver rhizomatisk og fordi vi finder, at bade Deleuzes og
Lacans pointer om begaret, verdens og livets beskaffenhed og tilblivelse har
saddan tyngde, at de to tilsammen giver forklaringskraft til lige netop det vi er
optagede af — fortryllelsen 1 det levede liv. Begivenheden "Den lille havfrue’
analyserer Ana med begarsforstielse fra Lacan og Lonni begrebsatter analytisk
begivenheden "Pieta” med begarsforstielse fra Deleuze.

100



- v.
2 oy

B A

Begivenheden "Den lille Havfrue” begrebsseettes gennem Lacans forstaelse af begeer
Fotografi: Ana Maria Munar

wara-isaliareeorn

Begivenheden "Pieta” begrebssaettes gennem Deleuzes forstaelse af begaer
gennarocucciniello.it, www.sculiura-italiana.com

101



Baggrunden for sammenstillingen af de to mader at begribe beger pa er, at vi i
vores samtaler gennem flere ar har veret optagede af betydningen af beger og
den fortryllelse, man kan opleve at blive revet med af 1 det levede liv. En
fortryllelse og et begaer, som har givet tyngde og afklaring til vores egne
bestraebelser i livet. Vi har teenkt, om ikke en analytisk beskrivelse nedvendigvis
ma indeholde bide et filosofisk og et psykoanalytiske blik. Derfor bringes
Deleuze og Lacan sammen her, for at se hvorvidt det er hjelpsomt for vores
bestrabelse pa at forsta.

Vi veelger desuden madet med et kunstvaerk, fordi Deleuze & Guatarri skriver,
at kunst skaber en s@rlig made at vide pd (Deleuze & Guatarri, 1996: Madsen
2001). Kunst kan vekke en anderledelse form for viden end, den vi producerer
under logikker for klassisk akademisk forskningsarbejde. I de to analytiske
begrebssattelser af begivenheder, hvor vi hver is@r er med et kunstverk, vil vi
derfor sege at lere og folde ud pd sddan viden. P4 den made soger vi, at nerme
os viden om det intelligible, begaeret og fortryllelsen. Inspireret af MacLure
kategoriserer vi de to begivenheder som undere fordi vores oplevelser 1 de
nevnte begivenheder var, at der sammen med dem blev skabt en undren, et
udvidet blik pa verden og os selv 1 verden, og en sarlig staerk fortryllelse.

Affektivitet og begaer

Indenfor det posthumane, affektive felt ses sammen med begear ofte ogsi et
andet begreb; "affektivitet” (Deleuze, 2001, 1984; Juelskjer & Staunaes,2016:
Massumi, 1995; Staunes & Kofoed 2015: Wetherel, 2012). I korte
formuleringer kan de to begreber holdes ud fra hinanden som, at; affektivitet
forstds som atmosfare, og begaret er styrken/intensiteten - og rettetheden 1
atmosfaren (Andersen, 2015; Hall, 2017). Sa leenge vi har Deleuze 1 hédnden,
bruges affekt sdledes som et teoretisk begreb for atmosferen - altsd stemninger
lige for de bliver til folelser 1 enkeltsubjekter (Massumi, 20002; 2015). Vi kan
sige, at: “Affekters betydning ligger [---] 1 hvilke folelser de muligger”
(Stewart, 2007 1 Andersen, 2015: 318). Nar vi kommer frem til Lacan flytter
linsen sig sddan at Ana, med Lacan i handen, tager afsat inde 1 subjektet — altsa
1 en psykoanalytisk optik. Men indtil vi nar dertil, kan her siges, at med
affektivitet kommer atmosfare - stemning, og med begaeret kommer en styrke
— en intensitet og rettethed — en aspiration.

102



Begar forstas saledes som en radikal, produktiv, uforudsigelig livskraft hos
Deleuze — og senere, nedenfor, skal vi se, at hos Lacan forstas beger som en
indre lengsel der vaekkes, fordi man oplever en mangel.

Metodologisk og teoretisk tilgang

Rhizomer

Dette temanummer har begrebet "Nordiske rhizomer” som det faelles begreb
hvorunder artiklerne er blevet til. Om rhizomer skriver Deleuze og Guattari:

Rhizomet antager mange forskellige former fra overflade forgreninger
1 alle retninger til fortykkede knolde og blarer. [---] ethvert punkt 1 et
rhizom kan forbindes til ethvert andet andet punkt [---]. Dette er meget

anderledes end traeets rodder, som er grundet 1 et fast og ordnende
center (2014; 5, 6).

Som et levende rodnet tager rhizomer alskens forskellige former - forgrener sig,
forbinder sig, bevager sig i alle retninger.

I denne artikel bruger og tenker vi forstaelsen af begaret som rhizomatisk
struktur pa to mader; for det forste, som en rhizomatisk méade at beskeftige os
med skabelse af viden om beger — altsd en form, hvori viden om beger kan
udtrykkes, en form som samtidig styrkes af begaret hos os efter viden om
verden og viden om beger. For det andet; begaer som et fenomen der producerer
verden pa en rhizomatisk méde (Deleuze og Guatarri, 2014). Alts§;

1. Vi skriver rhizomatisk og begerligt. Vi lader associationerne og
begaeret drive vores skrivning, og si kan det se ud som denne
artikel. Vi blander filosofi med billeder, personlige oplevelser og
refleksion. Vi har villet gd med begeret, vi har ladet det ske og
ladet det veere. Hvad rammer vi? hvad rammer os? — vi skriver
med tillid til, at processen berer.

2. Vier optagede af begearets betydning for det levede liv, for hvad
det levede liv bliver til som, og hvad begaret hjelper os til at vide.
Hvordan lever begeret, tilblivelsen og fortryllesen 1 vores
gensidige interaktioner med et konkret vaerk?

103



Praeludium 2

| materialitet skabt af det humane vaevet med vind, vand og materialitet sker
rhizomatiske beveegelser. Pa fotoet ses kulgrte, glgdende foliestumper pa
asfalt som har bevaeget sig i alle retninger
Fotografi: Lonni Hall

Péa en gatur pd kastellet i Kobenhavn oplevede én af os disse sma
glitrende fragmenter af folie spredt ud pé jorden. Hvor langt havde de
spredt sig? --- forst miske med vinden, nar mennesket har tabt dem,
eller kastet dem op 1 luften — siden af regnen, af vinden og af
forelobige ophold under skoséler, cykeldek eller hundepoter, indtil de
losner sig og lander et nyt sted pa jorden. Disse smé stykker gladenden
materialitet skabte fortryllelse og begeer en tirsdag eftermiddag.
Beger efter at undersoge og forstd. Hvor langt har de vandret?
Henover brosten, ud igennem porten, langs med jordstien, over
fortovet og vejen - helt ude pa4 Amaliegade havde et lille blat lysglimt
taget ophold. Den gladende materialitet som vakker begaret pa en
hverdagsgatur pavirker. Gaturen fik et andet forleb end ellers.
Materialiteten, det uventede og overraskende, skabte begar og
@ndrede gaturens rettethed til en anden ve;.

Det er sadan vi har ladet skrivningen tage form, det er sddan vi gér efter begeeret
— som vilde og méske vildfarne levende forgreninger, og ikke som et vertikalt,
afgraenset, entydigt “produkt”. Vi forseger gennem begaret at skrive sédan, at
bevegelser og streben ikke er bestemt pd forhand. Det er saledes med
velberadet hu, at vi lader en vis uklarhed regere i denne artikel (Deleuze &
Guatarri 2014, MacLure 2013, Bennett 2010).

104



Forskeren som seismograf

Vi skriver altsd om vores oplevelser og sansninger og analyserer konkrete
begivenheder 1 vores liv, hvor et kunstvaerks agens har haft serlig markant
effekt 1 os og for vores liv. Den viden som foldes ud 1 dette kapitel er sdledes
tet vevet med, at vi bruger os selv metodologisk (Munar og Hall, 2019),
(Braidotti, 2013: Coleman & Ringrose, 2013: Clough, 2010: Harraway, 1988:
Jackson,2013, Law, 2004). Som seismografer har vores sansninger, oplevelser,
erindringer og dromme vavet sig med det "at vare 1 verden’, (Hall, 2017).
Fortryllelse og mysterier 1 det sma og 1 det store bliver en made at adressere det
intelligible pd. Ovenfor 1 preludium 1 var et eksempel pa, at et dagligdags
fortryllelse lever fra en treeeske med dimser en formiddag pd en skole pa
Sjeelland, og vi s netop 1 preeludium 2 et eksempel pa fortryllelsen fra gledende
materialitet — sma foliestykker i forskellige farver fascinerer og pavirker til en
anden gitur.

I de analytiske begrebsattelse af Pieta” og Den lille Havfrue gér vi endnu
teettere pa begeret og fortryllelsen der bevager sig 1 rhizomatiske strukturer. Vi
gar til begzret som, det der knytter livet sammen og skaber
udlgbere/nedslag/rodknolde/begivenheder med serlig atmosfare og rettethed
(Deleuze & Guattari 2014). Begearet bevaeger sig pa og lige under overfalden i
udstraekning 1 tid og rum. Uordentligt, rodet, hoppende. Det knytter sammen,
det adskiller, det intensiverer, det legger dedt (Hall, 2019). Det er dette vi
forseger at gribe og begrebssatte.

Tre grundlaeggende videns-og tankeplaner

Inspireret af Deleuzes tenkning omkring kunst som en szrlig vidensform
undersoger vi, hvordan begar agerer som autonomt koncept 1 multipliciteten af
ikke-ens fanomener; sansning, teenkning, krop, vark, erfaringer og tid. Det sker
specifikt med opmerksomhed pa agens fra det konkrete kunstveerk. Med agens

mener vi, at mere end subjektet pavirker hvordan begivenheden bliver til
(Bennett, 2010).

I forbindelse med en diskussion af tankemenstre, og deres betydning for den
viden vi skaber, peger Deleuze & Guatarri pa tre grundleggende tankeplaner
der knytter sig til henholdsvis filosofi, kunst og videnskab (Deleuze og Guatarri,
1996). Filosofis kendetegn er, at der arbejdes med begreber. Kunst er
kendetegnet ved sansning, og videnskab er kendetegnet ved at vare optaget af
form. Det er alle tre "legale” vidensformer, og de er bade forskellige og har
noget til felles:

105



Nér tanken bevaeger sig rundt i et kunstnerisk materiale, sker det (---)
pa en kvalitativt anderledes méade end 1 filosofiske eller
videnskabelige problemstillinger. Men kunst og filosofi har dog det
fellestrek at de begge bestemmes som tankeplaner der giver det
uendelige en konsistens [---] filosofi og kunst seger tilblivelse
(Madsen 2001; 246).

Den made tankerne bevager sig rundt pa i samvaret med kunst sker pa en made,
som sgger tilblivelse. Der sgges viden efter, det som er men endnu ikke har taget
form 1 "dette gjeblik’. Det er en viden som seger det intelligible, det som gor
livet og ens vearen i verden til mere end det konkret, faktuelle umiddelbart
registrerbare. Her ses sdledes en made at forsta skabelsen af viden pa som viden
skabt 1 gensidighed med kunst. En viden hvor fanken beveeger sig rundt i et
kunstnerisk materiale (---) og soger tilblivelse. Ligesom den lille @&ske ovenfor
er mere end en kasse med dede plastikting og dimser, men et aktivt aspekt 1 et
barns oplevelse af en fortryllet, serlig dag - ligesddan agerer kunsten ogsé
udover ’sin egen” materialitet. Den pavirker og pavirkes (Deleuze and Guatarri,
2014). Det er, som navnt, det” vi er optagede af 1 dette kapitel; viden som en
serlig form for viden om hvordan begeret og fortryllesen lever og bliver til 1
vores gensidige interaktioner med konkrete arte-fakter i verden - her et
kunstvaerk.

Den videre raekkefolge gennem artiklen

Néet hertil er vi, som annonceret 1 artiklens indledning, fremme ved Deleuzes
og Lacans forstaelse af beger. Som allerede navnt forstds begaer hos Deleuze
som produktivt og tilfgjende og hos Lacan som beger efter noget man ikke har;
the lack..

Vi gér til den analytiske begrebssattelse af begarets ageren som, at: “Hverken
en lacaniansk eller en deleuziansk laesning er rigtig eller forkert” (Jackson &
Mazzei, 2012; 100, egen oversattelse). Herved underseger vi begarets
rhizomatiske struktur —hvordan det bliver til som bade/og, og drives og fér kraft
og retning 1 en lebende intensiv skurren og tilblivelse mellem varket,
begivenheden og subjektet.

106



Begaer som det forstas hos Deleuze

Deleuze har lebende gennem sit forfatterskab arbejdet med at skrive begearets
betydning frem som autonomt fa&nomen og som andet og mere end knytte til
sexualitet og det enkelte subjekt (Goodchild, 1997; Hall, 2017). Det sker bade i
de tidlige historiske dialoger med Hume, Leibniz, Spinoza, Bergson, Nietzche,
Foucault og andre markante teenkere 1 den vestlige kulturarv (Frichot, 2005), og
senere i samarbejdet med Guattari (Deleuze & Guattari; 2013, 2014). Desuden
fremskriver Deleuze begaret under forskellige betegnelser. Det ses flere steder
som ’‘intensitet” og ogsa som en kraft: “Beger [---] er ikke en "ting” eller en
karakteristtk men snarere en kraft” (Jackson & Mazzei 2012; 92, egen
overszttelse).” Men det fremskrives ogsé som, det” der intensiverer forskelle
(“intensive difference”) og helt enkelt som gjeblikke af livstilblivelse - spontant
opstaende og livskabende begivenheder (Deleuze & Guattari; 2014). Hermed
forlades en klassisk forstaelse af beger, hvor feanomenet opererer i en allerede
meningsfuld og ordnet verden. Begaret er en livsintensitet der opererer og
producerer i det socialt ubevidste. Her intensiverer og griber det iboende begeer
det liv som eksisterer for bevidstheden og for meningskabelsen “’setter ind”.
Det kan vi forstd som, at kraften/intensiteten og de forskelle som da sattes
skaber den konkrete begivenhed - simpelthen. Det betyder, at begeret skal tilgés
som et levende og producerende fenomen:

I stedet for at placere begaer som et koncept knyttet til objektivitet, til
et serligt undersegelsesfelt, transcendentale forudsatninger eller
seksuel praksis er det nodvendigt at lade det std 1 egen ret som et eget
autonome koncept [--] begarets integritet opnds kun nar [---] lag af

tanker, emotioner, folelser, krop og ontologi interagerer med hinanden
(Goodchild, 1997; 11-12)

Hvis vi skal forsta ‘begaer” ma vi saledes se dets iboende styrke som et autonomt
feenomen der arbejder integreret i lag af tanker, emotioner, folelser, krop og
vaeren. Den mdde Deleuze skriver begeret frem pa, giver sédledes mulighed for
at forsta livsintensitet pa andre mader, end som alene iboende enkeltpersoners
individuelle, og ofte, uerkendte begaer. Pa den made flyttes forstaelsen af begaer
hen til at kunne blive forstdet som en for-individuel, social positiv skabende

2 Her skal for god ordens skyld geres opmarksom pa, at i det affektive felt ses nogen uklarhed i
forhold til brugen af “intensitet’. Fra tid til anden, ses affektivitet forklaret som intensitet. Vi
holder os imidlertid til Deleuzes tenkning, og her er intensitet knyttet til begeer og affektivitet er
bestemt som atmosfare.

107



kraft (Bergstedt 2024). Beger tilfojer til verden. Begaer er livgivende. Hos
Deleuze intensiveres begaret sdledes for vores ordning af verden (Goodchild
1996). Det er netop sddan analytiske opmarksomhed som skal rejses, nar vi gér
til begivenheden Pieta. Men forst skal vi se pd, hvilke analytiske
opmerksomheder der tager form, nér vi gér gennem Lacans begersforstaelse.

Begaer som det forstas hos Lacan

For Lacan er begar det, der subjektiverer mennesket; et subjekt, som kan sige
“jeg er...” jeg vil...” “jeg vil have...”. Denne subjektivering, som allerede
starter hos spadbarnet, haenger tet sammen med affekt, det vil sige med

sprogets kropslighed (Lacan, 2019/1958-1959).

Lacan definerer begaer som en substraktion. Begar er det, der star tilbage, nér
behov bliver trukket fra krav (Homer, 2005: 72). Barnet har medfedte behov,
som skal opfyldes, for at det kan overleve (for eksempel sult). Disse behov
udtrykkes af barnet og skal fortolkes af dets omsorgspersoner (for eksempel ”du
ma veare sulten”), hvilket de, pa deres side, forstdr som krav. Med tiden bliver
barnet bedre til at udtrykke sine behov gennem det lerte sprog og inskriptioner
1 den symbolverden, som Lacan kalder den store Anden (kultur, vaerdier, normer
osv); f.eks. hvilken slags mad vi spiser, pa hvilken mdde, hvordan vi taler om
vores sult, hvilket igen skaber forbindelse mellem de biologiske behov og de
socialt medierede ’krav’. Samtidig med svaret péd sine kravsudtryk modtager
barnet ogsa en slags ekstra statte, som overstiger selve behovsopfyldelsen. Ikke
alene far hun mad, men hun oplever samtidig foreldrenes opmerksomhed og
omsorg i en kompleks kombination af verbale og sanselige oplevelser (det
kropslige og det socio-kulturelle symbol/sprog). Nér vi trekker det rene *behov’
fra kravet om opmarksomhed (kerlighed), stir begeret tilbage. Begar er netop
det fenomen, som traeder frem i denne splittelse (Lacan, op. cit. Homer, 2005:
72). Selve forestillingen om “jeg” (ego) opstir sdledes sammenfiltret med
spaedbarnets tidligere hjelpelose varen. Der er ingen adskillelse mellem det
psykiske og det fysiske (Lacan, 2008:32). Lacan forklarer den spirende
subjektive bevidsthed som et spejlstadie (Lacan, Ecrits [1966]1989). For Lacan
er det inter-trans-subjektiviteten (spejlet, den anden, tegnet, kulturen), der
skaber subjektet eller det sarligt menneskelige 1 organismen. For ethvert vasen,
som ’bor 1’ sproget, er begar altid artikuleret og rodfzaestet i et system af sprog
og symboler, men sproget bliver sammenflettet med de psykiske strukturer, med
affekt og biologiske behov 1 en sddan grad, at det ikke giver mening at tenke
dem adskilt, nar vi har med talende vasner at gore.

108



There is a gap between the purely and simple interrogative language
of demand, on the one hand, and the language with which the subject
answers the question of what he wants and constitutes himself in
relation to what he is, on the other. It is in this gap that what is known
as desire arises. (Lacan, 2019/1958-1959, Seminar VI, p. 172)

Dannelsen af det talende subjekt folger en vej, hvor den rene behovsorganisme
(spaedbarnet) en verden af sprog og betegner (’signifiers’), som pa én gang
bestemmer og fremmedger/splitter hende. Der findes ikke noget betegner, som
nogensinde vil vaere 1 stand til at repraesentere eller udtrykke hendes behov. Det
talende veesen fremstdr som et begaerssubjekt men ikke som opfyldelsen af en
mulighed — snarere som en sggen efter det umulige, nemlig den tilfredsstillende
genkendelse 1 den anden og den andens selvstendighed. Som sddan findes der
intet mig, uden at den anden forst er blevet inkorporeret i bevidsthedsstrukturen.
Mit ego er min anden. Det menneskelige ego centrerer sig ikke omkring
perceptions-bevidsthedssystemet (jeg opfatter, jeg teenker) men omkring den
funktion, som Lacan kalder “méconnaissance” (Jeg genkender ikke, jeg
fejlfortolker, jeg drommer) og gennem begarsstrukturen (Lacan [1966]1989:7).

Glodende materialitet

V1 har nu set, hvordan beger forstds hos henholdsvis Deleuze og Lacan. Og pé
fotoet af de glodende foliefragmenter (praeludium 2) var et hverdagseksempel
pa, at begazrets rhizomatiske bevagelser pavirkede til en anden retning pa
géituren, og med underet 1 fodselsdagsesken (praeludium 1) blev skabt rettethed
mod styrkelse af barnets oplevelse af en fortryllet dag. Nedenfor gé vi nu videre
til begivenhederne Pieta og Den lille Havfrue. Vi skal endnu taettere pa:”
begerets mobilisering via berering og andre sanser” (Mac-Lure, 2013; 230,
egen oversattelse). Mac-lure skriver videre:

Muligheder kan opleves nir det virker som, at noget — maske en
bemarkning 1 et interview, et fragment 1 en feltnote [---] et objekt [--]
anstrenger sig for at reekker ud og gribe os [---] det sker i en art
gensidig fascination, og har styrken til at animere yderligere tanker. I
andre sammenhange har jeg kaldt den intensitet som synes at komme
fra data for ”gledende” (2013; 228)

Den glodende intensitet som MacLure skriver om, forstar vi som kunstvaerkets
agens. Og som vi senere skal se i Anas analyse laegger vi dertil, at intensitet og
begaer ogsa vaekkes indefra og ligeledes glader. Som et metodologisk greb via

109



sanser og kunst forsgger vi saledes at komme teettere pa, hvad og hvordan
begaret lever og skaber “indefra og udefra”, medens varket sanses. Lad os
begynde med Pieta.

Undersogelse af begaer og begaerets varighed,
intensitet og gentagne tilblivelse (Lonni)

Dette er en beskrivelser af et mede med Michelangelos uferdige
Pieta’; Bandini Pieta 1 Museo dell'Opera del Duomo i Firenze, Italien.
Michelangelo arbejdede pa skulpturen i perioden 1547 — 1555.

Begivenheden ligger en del ar tilbage, og er blevet til i min (Lonnis) erindring
igen og igen — til stadighed med en undren over, hvad der handte den dag, og
med et genvitaliseret engagement pa det som haendte. P& det tidspunkt var min
levevej en anden end 1 dag. Jeg var etableret billedkunster og mit professionelle
liv bestod 1 at udstille malerier og grafik 1 ind og udland. Som en del af mit
arbejde besogte jeg et tidligt efterdr Firenze for endnu engang at merke
intensiteten fra en tid i europisk kunst - ren@ssancen - som i kunsthistorien
hyldes som et hgjdepunkt. Den intensitet, glod og kvalitet som straler ud af
vaerkerne var en del af min lering, nér jeg bestraebte mig pd, gennem mine
billeder, at udtrykke noget veasentligt om tilvaerelsen. Mit begar angik at
arbejde med det intelligible — noget alment som vores liv intensiveres af, nér
vores liv skal meningssattes. Med henvisning til denne artikels ambition om at
kunne sige lidt mere om begerets og fortryllelsens vasen, sa taler Deleuze om:
“ et forsag pa at fange det upersonlige men dog singulere 1 livets natur”
(Coleman & Ringrose, 2013; 10, egen oversettelse). Vi kan desuden tale om et
begaer efter at opleve, men ogsa et kognitivt beger (MacLure, 2013). En
undersogelse af skenhed var et af parametrene for mig.” Hvor og hvordan er
skenheden en del af vores liv (eller ej) i dag og dengang. Mit begar blev séledes
intensiveret af en etisk — @stetisk ambition knyttet til, at fange det upersonlige
men dog singulcere i livets natur. Altsa en absolut ydmyg segen efter forstaelse
af livet som et — ja — rhizomatisk faenomen, der som en kraft har bevaget sig op
igennem tiderne, virker 1 nutiden og beveger sig videre 1 en fzllleshed og

3 Som kunstner i det 2100 arhundrede synes begrebet skenhed at vaere vanskeligt at arbejde med.
En grimhedens estetik kan forekomme mere stueren. Omkring dette kan Rune Lykkeberg,
chefredakter pa Information citeres. Han sparger: Hvorfor er vi bereringsangste overfor skenhed?
Fordi skenhed er udemokratisk. Det peger mod noget i tilvaerelsen som géar ud over at “’vi er alle
lige”. Og til forskel fra ‘det gode’, som er blevet synonym med demokrati, og "det sande” som er
blevet relativeret, sd er ‘det skenne” allerede fra naturens side udemokratisk. Nogen mennesker
er skonnere at skue end andre. Skenhed i naturen er demokratisk — men samtidig udemokratisk
for det er ikke sat af os selv (Rune Lykkeberg; Informations forlag, 2.12.2012).

110



intensitet, som samtidig er knyttet til "dette singulaere liv” - vi fodes og der alene.
Og en saggen efter skonhedens vasen, som en del af det.

Den begivenhed jeg her beskriver, blev til efter at jeg siden den lyse morgen
havde vandret rundt 1 Firenze og veret 1 kontakt med en overflod af god kunst.
Det var nu sidst pa eftermiddagen. Jeg havde en enkelt opgave tilbage — jeg
skulle opleve Michelangelos uferdige Pieta”. Min makker, som ellers havde
varet med hele dagen, orkede ikke mere og satte sig pd en fortovscafe for at
vente pa, at jeg kom ud fra museet igen. Pavirket og maske overmat af styrken
1 de overvaeldende og skenne kunstvaerker som Firenze er fyldt med ma jeg lidt
skamfuldt melde, at mine forventninger ikke var hgje, da jeg gik ind 1 museet.
Maske var det nermest af pligt jeg gik derind. Jeg havde 1 de ar udviklet en
praksis, hvor jeg gik efter det jeg ville se, og lod andre varker passe sig selv.
Medmindre de kaldte pd mig. Jeg passerede derfor hurtigt gennem museets sale
og fandt Pieta 1 en lille afsides rotunde, placeret alene, med en bank faestnet
hele vejen rundt pé ca. to meters afstand.

Det er faktisk et under, at varket overhovedet er tilstede 1 dag. Michelangelo
var sa utilfreds med det, maske ogsa pd grund af den modstridende marmor,
som var af darligere kvalitet end han s&dvanligvis arbejdede 1, at han smadrede
det (Romeparade, 2019). Hans medhjelper i1 veerkstedet samlede stumperne op.
Revnerne fra destruktionen ses 1 dag i den sammenstykkede skulptur.

Rotunden som skulpturen stod midt 1 var slidt, hvidkalket og upreatentigs. Der
var en lugt af kelig fugtig luft skabt af den hede eftermiddag udenfor. Stilhed. I
midten tronede en kempe brun marmorklippe, som jeg matte gd om foran for
at se. Her masede delvist udskarne personer sig frem.

111



Pieta Klassisk trekantskomposition
gennarocucciniello.it, Fotografi: Lonni Hall
www.sculiura-italiana.com

Fire 1 alt. Jeg vidste fra kunsthistorien; hvad og hvem det skulle bringe tankerne
hen p4, at kompositionen med en kuttekleedt mand everst — en mand, som 1
fortellingen er Nicodemus, men som angiveligt skal vere Michelangelo selv,
en serlig kompositionsform — en trekantskomposition med den lidende moder
og den torterede, dede, nedtagne menneskeson. Fire mennesker en mand, to
kvinder og et voksent barn som en samlet, bastant, tonstung klippe. Mere en
klippe end en skulptur. Det var noget andet end de smygende, glatte
marmorskulpturer, som jeg havde beundret hele dagen. M&rker og kanter efter
hammer og mejsel som centimeter for centimeter med kraft og henover lang tid
havde banket flager af marmor af klippestykket af for 400 ar siden.

112



Mere en klippe end en skulptur

En klippeblok, bearbejdet af menneskehand og verktejer, smadret og forsegt
samlet igen — men ikke helt. Et i klassisk forstand uferdigt veerk.

Jeg satte mig og tunende ind pa at vare naervarende — ventende. I det tidsrum
jeg sad 1 rotunden ankom ingen museumsgester. Men jeg var ikke alene. Jeg
var sammen med varket. Varket begyndte at leve. Ikke fordi jeg ville det — jeg
var som sagt lidt slap 1 koderne - men pa sine egne praemisser. Et vaerk med stort
tilstedeveer — et vaerk 1 stadig tilblivelse henover hundredevis af ar. Verket
masede sig ud 1 alle kanter af rotunden, som havde det ventet pd at nogen kom
og satte sig. Det fyldte, s& der ikke var plads til andet end at marke dets
insisteren. Tidsspandet mellem da og nu imploderede. Jeg blev rystet over,

113



hvad disse ra cuttede figurer viste mig om lidelse, om skenhed, om os — os alle
— som mennesker. Vores vilkdr som mennesker 1 verden. Det intense narver.
Spendet mellem det rad udtryk og smerten og skenheden 1 fortellingen. Og sa
pludselig skete det, et lille ryk i stenen — maske blinkede den kutteklaedte til mig
— livet, livets intensitet — se det nu ---- mit hoved og min krop gik ud over sine
egne graenser. Som en haevet dej skred og voksede min subjektive afgrensning
ud i rummet. Forst forsggte jeg at blive i denne oplesning, men sa blev jeg
bange. Bange for min forstand. Jeg blev svimmel, rejste mig og tumlede ud af
deren, ud i solen, ud til menneskemangden, snakken og feriestemningen — fandt
min makker og begyndte arbejdet med at fi samling pa mig selv igen.* En
samling som maétte vaere en smule — eller maske en del — anderledes end, den
jeg var for.

Enrefleksion over begaerets rejse mellem da og nu

Hvad var det der handte her. Hvordan ville vi kunne forstd det med Deleuze i
handen, og hvad kan vi teenke om beger, fortryllelse og livsintensitet?

Det er en unik oplevelse, som ikke kan gentages med samme verk. Konteksten
er ‘rejse’, som interpellerer begar efter unikke oplevelser. Begar opstir som en
relation mellem "at rejse’, rotunden, forskel méaske 1 lufttryk, temperatur og lys,
hastveerk, langsomhed, varkets ufuldsteendige og sammenstykkede form. Det
bliver overvaldende.

Den lille rotunde skaber en boble - en forelebig afgrasning fra resten af verden
- fra den tid som leves udenfor rotunden, fra det begaer som larmende udspiller
sig pd mangfoldige méder udenfor museet. Jeg og verket er alene sammen i en
boble, hvor tid, rytme og intensitet som rhizomatisk fenomen treekker trade fra
da til nu.

Der sker ikke det, at jeg analytisk indskriver vaerket 1 en langst forgangen tid —
vaerket aktiverer ikke en genkendelig astetik, som setter gang i mit analytiske
og systematisk kunsthistoriske skolede blik. Jo, det blik er med mig. Jeg oplever
ikke “rent” —men der sker noget andet, end at jeg forst og fremmest identificerer
et vaerk fra renassancen med alle dets konnotationer. Méske derfor skaerer det
sig tvers igennem tiden. I ererne heres tystheden. Der lugter lidt klamt.
Tystheden og lugten traeenger sig pa og vaekker sanserne. Hvad lugter her af? Det

4 Denne type oplevelser ved modet med kunst i Firenze er ikke enestdende, men maéske
usedvanlig. Mange ar efter denne oplevelse erfarede jeg at den sigar har et navn; Stendahl
syndromet. Hospitalet i Firenze har en serlig afdeling for mennesker som rammes sarligt hardt
af syndromet — en slags forvirring, som siges at heenge sammen med massiv oplevelse af skenhed.
Det vil fore for vist at gé laengere ind i dette feenomen her.

114



forekommer at vaere en organisk lugt; jord, kalk og fugt - og lyden - neasten
ingen lyd. Serlige opmarksomhedder vaekkes 1 sanseapparatet. Sansninger som
ikke vaever sig med kultur, men med natur — med kroppens biologi. Der rejser
sig en kropslig lydherhed sammen med de kulturelle konnotationer. Her er en
kaempe marmorblok, lugt, lyd, en lidt klam atmosfere og rd patrengende cuttet
figuration. Oplevelsen kan ses som udtryk for hvordan atmosfere og non-
humane akterer vaever sig med subjektet. Det peger pa en erfaring som dukker
op fer og sammen med konstruktionen af subjektivitet /pa tvaers af og sammen
med ikke human materialitet (Anderson, 2009; Sedgewick, 2003).

Knyttet med mit beger efter det intelligible far atmosfaren retning og skabes
som meningsfuldhed omkring livets intensitet, styrke, skrebelighed, gru og
skenhed. Styrken og tyngden i den bastante klippeblok - og sa alligevel
skrabelig nok til at blive sldet til smédbidder af intensiteten 1 et menneskes
skuffelse over det, som den blev til. En skuffelse over ikke at have den fulde
kontrol méske. Maske pévirker det ogsé dette gjeblik, hvor tiden imploderede.
I mit tilstedevaer med vearket mister jeg kontrollen. Min skrebelighed bliver
abenbar, jeg bliver bange for min forstand. Jeg sanser, lytter 1 intenst naervear og
forstar maske en flig af det intelligible.

Begaer og Den lille havfrue - med Lacan i handen (Ana)

Min fortryllelse af statuen af den lille havfrue og mit forhold til den er
af rhizomatisk natur. Det var ikke en forelskelse, en pludselig
begaersmanifestation. Snarere var det en affaere, der stille voksede til en
karlighed, som vavede sig som en trad gennem tre artier af mit liv.

Den forste gang, jeg sa hende var som turist. Jeg var bare 18 &r gammel og var
rejst fra Spanien til Kebenhavn for at besoge min daverende danske kareste.
Jeg gik til den lille havfrue med det, John Urry kalder "turistens blik” (1990);
en accelereret opmerksomhed og en forventning fedt af uvante rammer, vak
fra dagligdagen. Jeg ved ikke praecis hvorfor, men muligvis fordi den var sa
beromt, havde jeg forventet en imponerende statue i1 lighed med andre beromte
skulpturer, som jeg havde oplevet i Spanien eller Italien. I stedet sad hun der,
en lille og ydmyg statue. Hun tiltrak sig ikke opmerksomhed, men var
tilsyneladende blot til stede. Som var hun skabt af ensomhed og melankoli;
nedsunken 1 sine egne tanker, mens hun si langt ud over havet, for evigt
fremmed overfor de mangder af folk, som tog billeder af hende, og overfor sit
globale tilstedever pa turisthjemmesider og 1 souvenirbutikker.

115



Den lille Havfrue
Fotografi: Ana Maria Munar

Det blev en hverdags-pilgrimsferd at vende tilbage for at besege den lille
havfrue. Hvorfor havde jeg et behov for at vende tilbage? Blev jeg da aldrig traet
af at kigge pa hende? Jeg sé hende med bagvendt forventning mens jeg sank ind
1 mig selv, u-vidende, u-sigende; jeg lod hendes skenhed printe sig 1 mig, mens
den gjorde sit usynlige arbejde med at intensivere min folelse af at vaere 1 live.
Jeg var forelsket i hendes mysterium, og i arevis kunne jeg ikke sette ord pa
mit begaer. Som en pilgrim, der star foran et religiost billede, udferte jeg mit
vanemassige meditative ritual, mens arstiderne passerede forbi, og hendes sorg
matchede vinterhavets kolde is, mens hendes ensomhed stod smertefuldt og
skarpt mod sommerens tusinde bla nuancer.

Nér jeg nu ser tilbage, kan jeg se, at jeg berorte underets hellighed. Dette
kunstvaerk var en del af min verdslige eksistens, men samtidig en der til et
mysterium, som vores falles menneskelighed ikke kan kategorisere eller
forklare; Ikke ekstasen, men langsom og bled overvaldelse. Det samme under

116



som ethvert simpelt tilstedeverd eller vesen indeholder, hvis man laegger
meerke til det: et blad, lysets skygge gennem vinduet, en barnehand.

Tiden gik. Jeg forandredes ung, til voksen, til mor, til moden, og pludselig, 1
begyndelsen af halvtredserne, begyndte jeg igen at skrive om hende. Historien
om den lille havfrue blev omdrejningspunktet 1 min forskning (en bog om
begaerets natur). Som om statuen havde ventet indeni mig for at remontere med
en ny slags blomster i en ny periode af min karriere. Statuen og eventyret af
Den Lille Havfrue forgrener sig 1 mig pd rhizomatic mide. Hvor det ene
begynder og det andet ender, ved jeg ikke. Begaer producerer verden pa en
rhizomatisk mdde (Deleuze og Guatarri, 2014). Sidste sommer sad jeg stille og
lod havfruen guide mig 1 min samtale med Lacans begearsforstaelse. Det bliver
for omfattende at fortelle alt, hvad hun leerte mig — det er forklaret i min bog
(Munar, forthcoming) — men her kommer et udpluk af, hvad jeg har lert, og
hvad det forteller os om begeer.

Begeerets fodsel

Alt bliver sagt 1 dbningsscenen i eventyret om den lille havfrue (Andersen,
1837/1992), en forudanelse om, hvad allerede vil komme, en folelse af
forudbestemmelse. Lige fra begyndelsen forteller Andersen os, at hun er
anderledes. Hvordan? Vi far at vide, at hun er uovertruffen i de vigtigste dyder
for en havfrue, nemlig sin stemme og skenhed. Sa det er ikke hendes talenter
eller udseende, der er anderledes, men hendes begar.

Hver af de smi prinsesser havde sin lille plet 1 haven, hvor hun kunne
grave og plante, som hun selv ville; én gav sin blomsterplet skikkelse
af en hvalfisk, en anden syntes bedre om, at hendes lignede en lille
havfrue, men den yngste gjorde sin ganske rund ligesom solen, og
havde kun blomster, der skinnede rede som den. Hun var et underligt
barn, stille og eftertenksom, og nar de andre sgstre pyntede op med
de forunderligste ting de havde féet fra strandede skibe, ville hun kun,
foruden de rosenrede blomster, som lignede solen der hajt oppe, have
en smuk marmorstette, en dejlig dreng var det, hugget ud af den hvide,
klare sten og ved stranding kommet ned pd havbunden. (Andersen,
1837/1992, 5.62-63)

Hendes have er ikke fuld af almindeligt havfruebeger. Den lille havfrue laenges
derimod efter solen, som hun kun kan se som en red skive langt oppe over
havets bund. Men mere bekymrende end som sa er det, at det hun ’kun ville

have’ en statue af en ung dreng. Et fremmed begaer, som ikke herer til hendes
117



verden (hendes samfund, sprog, kultur og familie) har taget ophold i hende og
pa en eller anden made indskrevet sig der.

Ud over hendes @stetiske udtryksform, manifesterer hendes beger sig ogsa 1
form af videbegar. Hun er dybt nysgerrig efter, hvad hendes sostre ser og
oplever ved overfladen: “Ingen glede var hende storre, end at here om
menneskeverdenen der ovenfor” (Andersen, 1837/1992, s.63). Hvorfor denne
nysgerrighed?

I beskrivelsen af hendes nysgerrighed og opbygningen af hendes have bliver vi
vidne til, hvordan den lille havfrue bliver til for vore gjne som et begaerende
subjekt, men som et fremmed subjekt. Statuen, der kigger ind i havet, passer
ikke ind 1 inskriptionen af den symbolske orden (den store Anden). Fordi vi har
evnen til at opfatte hendes forkerthed (hun er fremmed), opdager vi, at vi
besidder den viden. Vi har en forventning om, hvad den rette inskription af
begarssubjektet burde veare for en havfrue. P4 den made opdager vi vores egen
forventning til den store Anden.

Nér jeg stéar foran statuen og betragter hendes melankoli og ensomhed, tenker
jeg pa den som en reprasentation af et ontologisk misfit. Et udsagn om, at
gennem hendes fremmede begaer er hun — halvt fisk, som hun er — allerede
indskrevet 1 den store Anden. Hun tilherer en anden art og civilisation og er
dermed en del af menneskehedens store Anden. Min fornemmelse af ‘selv’
forsvinder sé at sige, nar jeg tenker over kunstveerket og det troster mig, som
om den lille havfrue ville kunne indfange den fejlende menneskeheds beger
efter identitet og efter at hore til. Som om den kunne favne min egen identitets
misfit — som immigrant, som kvinde, som akademiker uden disciplin, som
kristen, som feminist, som europaer, som... Hendes umulige enske om at here
til troster mig.

I hendes barnlige (gale/unormale) beger, er der en forudanelse om fare, fryd og
drama. Vi deltager i hendes forste jouissance/glaede ved det estetiske udtryk 1
hendes have, skont det er indskrevet i den forkerte Anden. Hvor umuligt er det
at bringe solen ned til bunden af havet? Lige sa umuligt som at fa drengen eller
prinsen. Vi vil gerne rabe til hende: ”Ah nej, lille havfrue. Skift dit begar!” Men
ak! Gladen ved at skabe den rosenrede blomstercirkel, ved at betragte drengens
ansigt, ved at opnd den viden, som fryder os sddan! Den glaede marker vi selv
og er det ikke det hele veerd? I vores hjerter abner der sig endnu en folelse, en
blanding af tvivl, misundelsen og lengsel efter at skabe vores egen @stetiske
udtryk ud af vores ubevidste beger; lengsel efter frit at kunne forfolge ®gte
nysgerrighed, leengsel efter de forste spirer af begaer i praepubertetens og de
forste teenagears naive forventning.

118



Vi haber, at vi kunne have standset tiden her, 1 det meget tidlige stadie for hun
bliver menneske uden stemme; der, hvor begeret endnu ikke har medt sin
skuffelse. Men vi ved, at det allerede er for sent, at det ikke kan ske, at pa grund
af vores fysiske inskriptioner i den store Anden kan vi ikke selv bestemme. Det
er ikke styret af vores vilje. Vi er fordemte til at udtrykke vores begar gennem
sproget og pd den mdde bliver historiens tyngde en del af begarssubjektet.
Lidenskaben i de rosenrede blomster og graedepilen, som hun planter ved
statuen ved det allerede. Graedepilens grene og radder prover at rere hinanden
som 1 et kys, men, som vi ved, vil det aldrig ske.

Alt for ofte gér vi hurtigt forbi disse begyndelser, som vi gor det meste af livet,
1 vores 1ver efter at predike om den skuffende slutning. Vi afviser skenheden
og verdien af forudanelsen om begerets fadsel. Som en kollektiv projektion af
vores menneskelige besattelse af advarselstegn og frygt, er disse advarsler ogsa
fremtraeedende 1 Lacans og Lacanianeres skrifter. De har en ”Schoppenhauerisk”
pessimistisk tone og fremstiller det synspunkt, at alt menneskeligt beger ender
1 skuffelse, hvis det overhovedet opfyldes, og 1 frustration, mens det
efterstraebes, hvis man begerer pa denne made (altsa noget/et-eller-andet/hvad-
som-helst). Selvfelgelig vil den made at begare pa nedvendigvis ende i
skuffelse, men jeg er ikke sikker pé, at opfyldelse af begaret nedvendigvis er
det overordnede formél eller det vigtigste. Nar man prioriterer afslutning frem
for rejser eller begyndelser, er det tydeligvis en reference til bade skyggen af
vores individuelle ded og dedsdriften. Nér man tager slutpunktet som
udgangspunkt for veerdidomme, er det en overlagt beslutning om, hvilket fokus,
der skal legges — ligesom i tidens drama, hvor vi har givet magten til det sidste
ord — det sidste vers, for teeppet gir ned. Lad os 1 stedet sidde sammen 1 stilhed
et gjeblik og kigge pa den lille havfrue. Hun flyder over sin have og smiler over
sit skaberveerk for katastrofen satter ind. Smilet fanger ogsd hendes begers
skonhed, ligesom afslutningen pd et beger eller en karlighedshistorie ikke
fjerner de mange glaedessmil, som fandtes undervejs.

119



Afslutning pa artiklen

I denne artikel har vi eksperimenteret med metodologisk at begrebssette,
hvordan begar performer 1 to selvoplevede begivenheder med kunst.

Det metodologiske eksperiment

Inspireret af en rhizomatisk struktur har vi foretaget det metodologiske
eksperiment pa to mider. Den forste méde er ved at sammenveve, og ved at
leegge ved siden af, 1 stedet for at adskille og skare fra. Inspireret af Deleuzes
tenkning omkring filosofi og kunst som to vidensformer der producerer viden
om henholdsvis begreber (filosofi) og gennem sansning (kunst) har vi
sammenvavet de to méder at producere viden pd. Og vi har desuden lagt to
mader at forsta begrebet ‘begaer” pa ved siden af hinanden — Deleuzes og Lacans
forstaelser. Og som smd knolde har vi desuden tilfojet fotos og korte
preludietekster.

Den anden made vi har eksperimenteret pd er, at vi har undersogt begeret med
os selv som empirisk materiale. Hermed laegger vi os, med stor ydmyghed, i
forlengelse af de mange forskere der gennem tiden har brugt sig selv som
materiale bade indenfor naturvidenskab og humaniora. Vi har brugt egne
oplevelser, og vi har skrevet rhizomatisk og begerligt og ladet associationer og
begaeret drive vores skrivning. P4 den méade har vi pd rhizomatisk vis ladet
begaret leve, bdde medens vi skrev og 1 begrebssattelsen af tilblivelsen og
fortryllesen 1 vores vaeren med et konkret vark.

Begeeret producerer pa rhizomatisk made

I artiklens indledning spurgte vi:

Hvor kan vi finde underet i form af det pludseligt opstaede, som
skaber undren og vekker liv, fortryllelse og begar, og hvad kan vi
sige om det?

Vi har undersogt begerets lobende intensive skurren og tilblivelse og fundet det
bade som et fanomen der lever imellem os og, som et fenomen der si at sige
rejser sig 1 0s. | begivenhederne Pieta og Den lille Havfrue bevaegede begaeret
sig ikke linezrt men forbandt sig som et levende rodnet 1 flere retninger 1 tid og
rum. Intensiteter samlede sig til knolde af gledende tilblivelse og

120



begivenhederne blev til som netop "disse” forunderlige begivenheder. Begeret
lever som et fenomen der producerer verden pé en rhizomatisk méde (Deleuze
og Guatarri, 2014).

I det folgende folder vi yderligere ud pa vores pointer og konklusioner.

Begaerets fortryllende kraft

Vi knyttede begazret til en oplevelse af ‘underet” i de to specifikke
begivenheder. I Pieta blev underet analytiske begrebssat med Deleuze. Det er
saledes skrevet frem i en filosofisk optik, med et blik pé den felles verden vi
lever 1. Her, 1 den felles verden, er begeret liv og livgivende. I den analytiske
begrebsattelse af Den lille Havfrue blev begaret grebet som et fenomen, der
sa at sige rejser sig i 0s. Det blev skrevet frem ved Lacan. Her begrebssattes
begaret som et indefra kommende fenomen hvor vores indre ’jeg’ allerede er
andet (othered) og mere end sig selv. En optik som tager afset 1 psyken, som
for Lacan altid allerede er ’othered’. Nedenstédende citat af MacLure hjaelpe os
til yderligere at satte ord pa hvordan vi kan forstd beger og under’ i
begivenheder. Hun skriver:

Nar jeg har valgt noget og det har valgt mig oplever jeg et under. Den
gensidige pavirkning og tiltrekning konstituerer ”o0s” [--] underet kan
tenkes som [---] begarets intensitet der forbinder humane og ikke-
humane legemer [---] inklusive videnslegemer (MacLure, 2013;
229).

Noget valgte os — og vi valgte det. Vi og varket var tilstede og levede intenst
samtidig 1 dette 'nu’. Underet kan tenkes som, at begerets intensitet forbinder
humane og ikke-humane legemer. Man oplever sé at sige, at man er “mere end
sig selv”, man er 1 verden som en del af noget storre. En oplevelse som 1 tidligere
tider mest har varet knyttet til tro — men som vi her kan knytte til livet som
sddan. Hos Lonni knyttet til en begivenhed som sandsynligvis vil vare helt
anderledes og ikke kan ske igen, naste gang hun besoger Piefa. Varkets
voldsomme insisteren, forbindelsen mellem hende, rummet, lugten, lydene,
temperaturen, varket, tidens implodering, viden om livet— lige netop det’
kommer ikke igen ved et genbesgg. Hos Ana, som med mellemrum opseger
Den lille Havfrue, kan vi tale om et tilstedevaer pa en made, hvor begivenheden
streekker sig rhizomatisk over et l&engere tidsspan og indeholder erindringer fra
handelser med Den lille Havfrue og Anas liv. De valger hinanden og tiltrekkes

121



gensidigt igen og igen, men pa en lidt ny mide hver gang. Det tilbagevendende
fraveer-naerver 1 forholdet fodrer begaret.

Begeeret - to forstaelser og sammensmeltning

For at skabe et naermere blik pd begarets pavirkning i1 det levede liv, har vi som
navnt lagt de to begersforstaelser ved siden af hinanden. Lonni har oplevet
begaer som en intensitet initieret i sammenviklingen med tid, rum, rytme og
materialitet. Ana har oplevet begaret, som en indre kraft der rejse sig 1 hende.
Men dog forarsaget af en ydre materialitet — Den lille Havfrue — og ogsa i
samspil med tiden. I stedet for at lade disse to forstielser af begaers “vasen”
konstituere sig som en enten/eller diskussion er vi gdet til begge
begersforstaelser som, at de vitaliserer livet. Begaer er den livsintensitet som
lever i os og imellem os.

Hertil kommer, at vi i dette eksperiment er gaet med en anderledes vidensform.
Nemlig den vidensform som kunst udger. Kunstvarket har agens pa en méde,
som er anderledes end ikke-kunstnerisk materialitet. Verket gloder, vaekker
undren, fortryllelse og et specifikt begar. Det er en undren og et intenst begar
som er knyttet til, at kunsten er positioneret/har positioneret sig som et fenomen
der kalder pa ikke-dagligdags forstaelser af den materialitet der traeder frem.
Kunsten satter spargsmalstegn ved vores strukturer og overbevisninger. Ved at
gore det, inviterer den fortryllelse ind 1 vores liv.

Hvor Deleuze fokuserer i det kollektive sa fokuserer Lacan i det subjektiv, men
1 begge tilfelde er det multiplicitet af selvet og sammenvavninger med verden
som sddan (her et vaerk og dets omgivelser tidsligt og stedsligt) som ger begaer
muligt.

Her 1 denne afslutning pa kapitlet lader vi nu de to begersforstaelser smelte
sammen. For vi foreslar, at 1 det levede liv belger begeret ud og ind, hen, vaek
og tilbage — og det humane, kroppen er taersklen hvorpa det sker. Ja vi vover
simpelthen at foresla, at det er 1 dette mede mellem begaer udefra og indefra, at
fortryllelsen opstdr. Et mede, som kan analyseres som henholdsvis udefra
(Deleuze) og indefra (Lacan) — men som 1 det levede liv smelter sammen og
skaber en serlig livskraft — os /mig 1 verden.

122



Efterspil

Vi kan her afslutningsvis sperge, hvordan et klassisk parameter for
vidensopbygning; "generaliserbarhed’, kan se ud under den made at opbygge
viden pa, som vi har eksperimenteret med i denne artikel.

Vi har brugt os selv som empirisk materiale. Og i det post-humane felt
fremhaves, at forskeren ikke lades uberert 1 debegivenheder hun undersoger.
Hun pavirker og pavirkes. Forskeren er tilstede som en art seismograf. Ved at
give plads til oplevelser i det levede liv koblet med en analytisk begrebssettelse
kan vi 1 det lys sige, at forskerens sansning styrker vidensopbygning. Méske
sker sddan styrkelse sarligt ndr temaet er undersogelse af begars
performativitet (Knudsen et al. 2022). For i sddan forstaelse af forskerrollen, er
forskerens egne sansninger ikke stgj, der si vidt muligt skal reduceres, men en
mulighed for at udvide den viden der opbygges, nér empiri begrebssattes
gennem en teoretisk linse. Pa den made vil vi sige, at vores eksperiment bidrager
til generel viden om beger.

Endvidere foreslar vi, at i fald der ved laesning af artiklen produceres resonans
hos laseren, da styrkes generaliserbarheden yderligere. Den angar da viden om
begarets intensitet og pavirkning som kan opleves af os alle — men 1 forskellige
begivenheder. Hvis der er resonans, kan vi siledes tale om en genkendelse 1
forhold til laeserens egne livserfaring og tale om en falleshed 1 viden om og
oplevelsen af begarets agens 1 ’vores alles” liv.

Afslutningsvis foreslér vi sdledes, at denne artikels subjektive, tet-pa, analytisk
begrebssatte erfaringer med begers ageren i1 det levede liv tilbyder lines of
flight” (Deleuze & Guattari, 2013, 2014) ud til en almen genkendelse af begaret
som en livsintensitet 1 vores alles liv. Det er sddan viden sddant eksperiment,
som det her beskrevne, kan tilbyde laeseren.

123



Referencer

Andersen, H. C. (1837/1995). Den lille havfrue. 1 Hans Christian Andersen
“Samlede Eventyr og Historier” pp. 61-77. Odense: H. C. Andersens Hus

Andersen, C. (2015): Affektive data og Deleuzeogguattari-inspireret analyser,
Eksperimentasjoner over “rase”- hendelser, 1 Otterstad A.M. & Reinertsen
A.B.: Metodefestival og oyeblikksrealisme — eksperimenterende kvalitative
forskningspassasjer, Fagbokforlaget Vigmostad og Bjorke s. 313-332

Bergstedt, B. (2024): Allt p4 en gang, om fenomenens sammenflatning och
superpositioner, Ekstrrom Garay

Clough, P. (2010): Afterword: The future of Affect Studies, Body and society,
2010, s.16 - 22

Bennet, J. (2010): Vibrant Matter a political ecology of things, Duke University
Press

Braidotti, R. (2013): The Posthuman, Polity Press

Coleman, R., Ringrose, J. (ed) (2013): Deleuze and research methodology,
Edinburgh University Press

Copjec, J. (1994/2015). Read My Desire. Lacan Against the Historicists.
London and New York: Verso.

Colebrook, C. (2005)The Space of Man: On the Specificity of Affect in Deleuze
and Guatarri 1: Buchanen & G. Lambert, Deleuze and space, Edinghburg
University Press s. 189-206

Deleuze, G. (2001): Pure Immanence - Essays on a life, Zone books, New York
Deleuze G. & Guattari, F. (1984/2013): Anti-Oedipus, Bloomsbury

Deleuze, G. & Guattari, F. (1987/2014): A thousand plateaus, Bloomsbury
Deleuze, G. & Guatarri, F. (1996): Hvad er filosofi, Gyldendal

Deleuze and Guattari i Colebrook, (2005); 198-199 & note2;. 206

Frichot, H. (2005): Stealing into Gilles Deleuze’s Baroque House, i Buchanan
& Lambert: Deleuze and space, Edinburgh University Press s.61-80

Gauchet, M. (1999): The Disenchantment of the World, Princeton Universtity

Gennarocucciniello.it, www.sculinra-italiana.com Michelangelo Buonarroti, “Pietd
Bandini” Firenze, Museo dellOpera den Duomoo,downloadet 23/10 2021

124



Goodchild. P. (1997): Deleuze and Guattari , An Introduction to the Politics of
Desire, Sage Publications

Harraway, D. (1988): Situated knowledges: The Science Question in Feminism
and the Privilege of

Partial Perspective, Feminist Studies, 14 (3), s.575-599

Hall, L. (2017): Ledelse pa leringsudbytte, en analytisk begrebsscettelse af
ledelse pd leringsudbytte teet pd levet ledelsesliv, Ph.d. athandling Arhus
Universitet/UCC

Hall, L. (2019): Affektiv ledelse, Samfundslitteratur
Homer, S. (2005). Jacques Lacan. New Y ork: Routledge.

Jackson, L. Mazzei (2012): Thinking with Theory in Qualitative Research,
Routledge

Jackson (2013), a: Posthumanist data analysis of mangling practices,
International Journal of qualitative studies in education, 26:6, s.741-748

Juelskjaer, M. & Staunas D. (2016): Orchestrating intensities and rhythms. How
post- psychologies are assisting new educational standards and reforming

subjectivities, 1 Theory and Psychology special issue on standards and
subjectivities 26 (2) s.182-201

Lacan, J. (2019/1958-1959). Desire and its interpretation. The Seminar of
Jacques Lacan, Book VI. Cambridge: Polity Press.

Knudsen B.T.; Krogh M. ; Stage C. (red.) , (2022): Methodologies of Affective
Experimentation, Palgrave macmillan

Lacan, J. (2008). My Teaching. New York and London: Verso.

Law, J. (2004): After Method mess in social science research, London & New
York: Routledge

MacLure M. (2013): The wonder of Data 1 Cultural Studies — Critical
Methodologies 13 (4) s. 228-232, SAGE Publications

Madsen C. (2001) 1 Flugtlinjer: Om Deleuzes filosofi v. Carlsen, M.; Gam
Nielsen, K.; Rasmussen, K. (red.), Museum Tusculanums Forlag,.

Massumi B. (1995): The autonomy of affect, Cultural Critique, No 31, The
politics of Systems

Massumi, B. (2002): Parables for the Virtual: Movements, Affect, Sensation.
Durham, NC: Duke University Press

125



Massumi, (2015): Workshop Kunsthochschule fiir Medien, Kaln 2015

Munar, A. & Hall, L. (2020): Desire as a way of knowing 1 Pernecky, T. (ed:
Postdisciplinary Knowledge s. §4-97, Routledge

Munar, A. M. (Forthcoming). Desire: Subject, Sexuation and Love. Santa
Barbara, California: Punctum books.

Romeparade.com/culture/23/11/2019: Florence restores Michelangelo’s Pieta”
in public, downlodet 16/12/2019

Sedgewick, E. (2003) Touching Feeling: Affect, Pedagogy, Performativity,
Duke University Press

Staunaes D. & Kofoed J. (2015): Visuel metode som affektiv "wunderkammer”
1 Otterstad A.M. & Reinertsen A.B. (red): Metodefestival og
oyeblikksrealisme — eksperimenterende kvalitative forskningspassasjer,
Fagbokforlaget Vigmostad og Bjerke s.337-360

Stewart, 2007 1 Andersen, 2015: 318

Wetherel, M. (2012): Affect and emotion. A new Social Understanding, London,
Sage

Urry, J. (1990): The Tourist Gaze, London Sage

Zizek, S. (2002). The Real of Sexual Difference. In Suzanne Barnard and Bruce
Fink Eds.“Reading seminar XX. Lacan’s major work on Love, knowledge

and feminine sexuality”, 2002. State University of New York Press: New
York. Pp. 57-76.

126



