
1 

 



2 

Lines of Flight – Transdisciplinary Studies in Arts, Culture and Learning [1] 

Publikationen finns även elektroniskt, 
se mau.diva-portal.org 

 
  

 

 

 

 

 

 

 

Copyright Författarna (2026), licensierad under CC BY 4.0 

 

Grafisk design Camilla Johansson Bäcklund 

Sättning av text Sally Engström Apelmo 

 

ISBN 978-91-7877-708-2 (tryck) 

ISBN 978-91-7877-709-9 (pdf) 

DOI 10.24834/isbn.9789178777099 
Tryck: Media-Tryck, Lunds universitet, 2026 

 

 



3 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Malmö universitet, 2026 
Lines of Flight 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

NORDISKA RHIZOM 
Jonas Alwall & Annika Hellman (red.) 
 



4 

INNEHÅLLSFÖRTECKNING 
 

VÄLKOMNA TILL NORDISKA RHIZOM!  

Annika Hellman och Jonas Alwall ...................................................................... 7 

 
MUSIK-DIKT-TYSTNAD  
EN KARTOGRAFISK PEDAGOGIK I PRAKTIKEN   
Per Apelmo & Hannes Lundkvist .................................................................... 17 

 

FORSKERE OG BARNEHAGELEDERE  I 

FORSKNINGSAPPARATUSER    

Audun Forr og Merete Moe .............................................................................. 46 
 
Å PRODUSERE LEKETØYSPEDAGOGIKK   
RELASJONER MELLOM BARN OG LEKER I BARNEHAGEN   
Tove Lafton & Anna Rigmor Moxnes .......................................................... 70 
 

BEGÆRETS FORTRYLLENDE KRAFT  

Lonni Hall & Ana Maria Munar .......................................................................... 97 

 
BAKGRUNDSBULLER OCH VIBRATIONER   
OM LJUDETS SAMMANFLÄTNINGAR OCH SUPERPOSITIONER   
Bosse Bergstedt .................................................................................................... 127 

 
LOST AND FOUND   
BILDPEDAGOGISKA IRRFÄRDER   
Annika Hellman och Ulla Lind ........................................................................ 146 

 
MANGFOLDET ROMMES I MEG   

Anne B. Reinertsen ............................................................................................. 187 

 



5 

UDSØGTE KADAVERE   
EN POSTKVALITATIV LEG, DER FOLDER RHIZOMATISK  SUBJEKTIVITET OG 

KØDELIGT REKYL   
Charlotte Grum og Tine Jensen ................................................................... 203 

 
INDRAS DIVIDER  
OM RHIZOMATISK MEDIALITET  I SPEKTAKELSAMHÄLLETS SPEGELSAL   

Joakim Larsson ...................................................................................................... 231 

 
  



6 

 

  



7 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
VÄLKOMNA TILL NORDISKA RHIZOM! 
 
Annika Hellman och Jonas Alwall 

 
Lines of Flight – Transdisciplinary Studies in Art, Culture & Learning är inte 
en skriftserie som följer en rak väg. Bokprojektet Nordiska Rhizom har en lång 
historia med många avstickare, som omsider ledde fram till starten av denna 
bokserie. Boken fungerar som ett rhizom: utan egentligt centrum, utan hierarki, 
utan början eller slut. Den har växt fram genom relationer – mänskliga, icke-
mänskliga, mer-än-mänskliga – och genom material, idéer, affekter, platser. 
Den har växt fram genom det som sker i mellanrummen: mellan konst och 
pedagogik, mellan teori och praktik, mellan språk och tystnad.  

 

 



8 

Nordiska rhizom fanns med som namn på den tilltänkta boken redan i början av 
processen, men det var aldrig bara ett namn. Det var en antydan, ett spår, en 
linje som redan slingrade sig genom våra samtal, våra möten och anteckningar. 
Ett ord som pekade mot något som inte låter sig fångas i en enkel definition, 
men som ändå drog oss vidare i processen. Rhizomet är inte en metafor vi 
använder – det är en praktik, en rörelse, ett sätt att tänka och att göra. Ett sätt att 
låta tankar växa i sidled, att låta idéer skjuta skott där man minst anar det.  

 

Termen rhizom har en djup förankring i den filosofi som Gilles Deleuze och 
Félix Guattari utvecklade, och beskrivs särskilt i deras bok Tusen platåer 
(Milles Plateaux, 1980), andra delen av deras tvåbandsverk Kapitalism och 
schizofreni. Rhizom, en botanisk term för ett rotsystem kännetecknat av sin 
utbredning i många riktningar och utan egentligt centrum, blev i Deleuzes och 
Guattaris filosofi en bild för hur verkligheten själv brer ut sig utan centrum eller 
ursprung (alltså utan “startpunkt”), detta i motsats till mer traditionella linjära 
eller hierarkiska förståelser. Rhizombegreppet finner sitt sammanhang i den 
platta, icke-hierarkiska ontologi som dessa tänkare utvecklade, och överhuvud 
taget som en del i en förståelse av verkligheten som ett pågående skeende eller 
flöde – materiellt, socialt, mentalt och kulturellt. Den rhizomatiska förståelsen 
blir i vår tid alltmer aktualiserad genom de nätverk som sammanbinder oss med 
andra platser och erfarenheter.  

 

Att se verkligheten som rhizomatiskt organiserad får också konsekvenser för 
hur vi tänker kring texter och texters sammankopplingar. Deleuze och Guattari 
använde redan i sin bok Kafka: För en mindre litteratur (Kafka: pour une 
littérature mineure, 1975) rhizombegreppet för att beskriva ett ickelinjärt 
berättande. Vi har i denna volym uppmuntrat till denna typ av texter: komplexa, 
ibland vildvuxna, och med intrikata relationer mellan sina olika delar. Denna 
bok har ingen början som gör anspråk på att vara ett ursprung. Istället finns det 
platåer – intensiteter som kan nås från olika håll. Läsningen kan med fördel 
göras som en resa utan karta, som ett nätverk av möten mellan texter, mellan 
röster, mellan platser. Mellan Sverige, Danmark och Norge – tre noder i ett 
större rhizomatiskt nätverk, förbundna genom språk, historia, och genom de 
skillnader som gör varje punkt unik. 

 
 
 
 



9 

 

 
I antologin behöver dock bokens bidrag placeras i en viss ordning, och den 
ordning vi har valt för denna bok utgår från de teman – och överlappningar 
mellan teman – som vi har identifierat. De identifierade temana är Forskning, 
Pedagogisk praktik, Affekt/sinne, Blivande, Plats, Mångfald/komplexitet, Jag 
och, slutligen, Samhället, och deras uppfattade kopplingar (och respektive 
kapitels plats i relation till dessa) kan beskrivas med denna bild: 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



10 

Hannes Lundkvist och Per Apelmo beskriver i sin text tillämpandet av en 
modell, på samma gång pedagogisk och vetenskapligt metodologisk, av 
författarna identifierad som en gestalt vilken de kallar ”musik-dikt-tystnad”. 
Gestaltens sammanhang kan vara pedagogiskt eller terapeutiskt. 
Utgångspunkten är deltagarna själva och deras livssituationer, den ”intra-aktion 
med andra människor, ting, ljud, känslor, erfarenheter” i vilken de som 
människor alltid befinner sig och blir till. 

 

Audun Forr och Merete Moe, belyser i sin text en annan typ av 
skärningspunkt mellan vetenskaplig och pedagogisk praktik, med fokus på 
de sammanflätningar som uppstår i och genom ”forskningsapparater”, syftande 
på kunskaps- och verklighetsgenererande konfigurationer som i författarnas 
exempel rymmer positioner som både ”forskare” och ”deltagare” (men inte i 
fasta utan i växlande roller), såväl som diskursiva och konstnärliga element. 
Sammanhanget är här projekt genomförda tillsammans med ledare inom 
förskolan. 

 

En tydlig fot i de pedagogiska praktikerna har också de följande texterna, 
skrivna av Tove Lafton och Anna Rigmor Moxnes respektive Lonni Hall och 
Ana Maria Munar. Dessa texter har, ännu tydligare än de föregående, en rumslig 
förankring i pedagogiskt institutionella sammanhang – förskola respektive 
skola – men förmedlar en förståelse av dessa rum som platser, inte bara för 
lärarande utan för kreativa sammankopplingar, glödande intensiteter och begär 
(”en”, som Hall och Munar uttrycker det, ”ekstern livskraft der skaber”). 

 

I och med det femte kapitlet lämnar vi de specifika pedagogiska 
sammanhangen, om än inte de pedagogiska ambitionerna. Temat i detta 
kapitel är ljud, och författaren, Bosse Bergstedt, följer ljudets vågor: genom 
medier som vatten eller is och in i det mänskliga språkets och poesins ljud, 
in i den musik som språket skapar. Texten om ljudets vågor inleder en serie 
texter vars berättelser utgör resor och som genomkorsar landskap som både 
kan vara fysiska, kulturella och mentala. 

 
Annika Hellman och Ulla Lind utforskar i kapitlet Lost and Found – 
bildpedagogiska irrfärder hur estetiska lärprocesser, som försvann ur svenska 
styrdokument, kan återfinnas genom rhizomatiska färdvägar mellan konst, 
visuell kultur och pedagogisk filosofi. Genom reseberättelser och 



11 

bildpedagogiska praktiker skapas nya assemblage som utmanar hierarkiska 
kunskapsformer och öppnar för blivande och affekt i lärande. 

 

I Anne B. Reinertsens text har det geografiska landskapet ersatts av ett inre, ett 
landskap som dock inte är ett utan i sig rymmer en mångfald. Med avstamp i 
filosofiska såväl som poetiska texter utforskar Reinertsen det mångtydiga och 
svårfångade jaget. 

 

Charlotte Grum och Tine Jensen bidrar med ett performativt, processuellt och 
dialogiskt utforskande av förhållandet mellan distribuerad subjektivitet och 
situerad kropp. Modellen är hämtad från surrealismens lek ”utsökta lik”, där 
deltagarna fogar nya ord eller bilder till avslutningen av en föregående strof 
eller teckning. 

 

I Joakim Larssons text lyfts blicken och vi erbjuds – som i en panoramabild – 
en analys av vårt nutida informationssamhälle, tillika ett ”spektakelsamhälle”. 
I detta samhälle – med Larssons ord: ”en uppmärksamhetstörstande, skarpt 
bländande identitetsspegel” – skapas sådana rhizomatiska kopplingar, platåer, 
sammanbrott och nyfödelser som de föregående kapitlen har vittnat om.  

 

Resan har slutat. Är vi tillbaka vid startpunkten? Nej, rhizomet saknar ju en 
egentlig början och har heller inte något slut. Vi är samtidigt hemma och borta, 
samtidigt jag och du, natur och kultur, vetande och ovetande. Det är sådana 
dubbelheter som dessa texter vill uppmärksamma och bejaka. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



12 

Författarpresentationer 
 
Jonas Alwall redaktör för denna antologi och skriftserien Lines of Flight 
(tillsammans med Annika Hellman), är universitetslektor i Internationell 
migration och etniska relationer på Institutionen för urbana studier, Malmö 
universitet. Han har en religionsvetenskaplig bakgrund och forskar om 
mångfald – kulturell, etnisk och religiös – och om kulturens skiftande betydelser 
i urbana kontexter. Han är knuten till forskningsmiljön Institute for Urban 
Research (IUR, http://www.iuresearch.se/) vid Malmö universitet och dess 
tematiska spår Urban humaniora. 
 
Per Apelmo är socionom, diplomerad EXA-terapeut och leg. psykoterapeut. 
Han har drygt 35 års erfarenhet av arbete med EXA i möte med olika 
målgrupper och arbetar idag som konsult med EXA som redskap i psykoterapi, 
utveckling och utbildning. Han är också aktiv i forskargruppen INTRA 
(www.forskargruppenintra.se), som initierar utvecklingsarbete i sociala och 
pedagogiska sammanhang samtidigt som de producerar vetenskaplig forskning. 
Apelmos praktik och forskning tar utgångspunkt i situationer där människor 
möts för att genomföra något tillsammans utifrån en pedagogisk dimension, i 
psykoterapeutiska såväl som andra sociala sammanhang. 

 
Bosse Bergstedt är forskare, pedagog och filosof och har genom sin 
forskning medverkat till att utveckla nya teoretiska och metodiska perspektiv. 
Han har arbetat vid universitet och högskolor i Sverige, Danmark och Norge, är 
professor i pedagogik vid Høgskolen i Østfold och ingår i forskargruppen 
INTRA (http://www.forskargruppenintra.se/). Bergstedt har varit redaktör och 
författare till en rad böcker, den senast utgivna Allt på en gång! Om fenomens 
sammanflätningar och superpositioner. Med inspiration i kvantfysik och 
filosofi utforskas i denna bok hur fenomen blir till, allt från atomer till kroppar, 
språk, poesi och pedagogik. 

 

Audun Forr er enhetsleder for fem barnehager i Melhus kommune, og har lang 
erfaring fra barnehagesektoren. Han er gjesteforeleser ved studiet master i 
barnehageledelse og nasjonal styrerutdanning ved Dronning Mauds Minnes 
Høgskole for barnehagelærerutdanning (DMMH). Forr har skrevet flere 
kronikker som er publisert i ulike tidsskrift. Forr har i tillegg hatt flere foredrag 
for barnehager både i Melhus kommune og andre kommuner om ulike tema innen 
sine interessefelt pedagogikk og barnehageledelse med posthumane perspektiver.   

http://www.iuresearch.se/
http://www.forskargruppenintra.se/
http://www.forskargruppenintra.se/


13 

Charlotte Grum arbejder som studielektor i Socialpsykologi og Læring ved 
Institut for Mennesker og Teknologi på Roskilde Universitet, hvor hun sammen 
med de studerende blandt andet udforsker vilde problemer i krydsfeltet mellem 
socialpsykologi og miljøhumaniora. Desuden vejleder hun på den internationale 
bacheloruddannelse Global Humanities på RUC. Hun er medlem af 
forskergruppen Environmental Humanities og sidder i bestyrelsen for 
scenekunstforeningen Daily Fiction. Hun er også kunstner, der producerer 
stedspecifikke performative situationer i det offentlige rum. Hendes 
kunstneriske projekter har involveret får, søstjerner, en å, japansk pileurt, 
nattens habitat og fremtidige landskaber (www.charlottegrum.dk). 
Posthumanistiske, nymaterialistiske og postkvalitative figurationer præger 
hendes tværdisciplinære praksis. 

 

Lonni Hall er Lektor Ph.d. University College Absalon, cand.mag. i filosofi fra 
Københavns Universitet og etableret billedkunstner (medlem af BKF og 
Kunstforeningen af 18. nov.). I sin forskning er Hall særligt optaget af filosofi, 
kunst og ledelse og har udgivet en række artikler og bøger om ledelse med en 
filosofisk optik. I sin kunst har hun undersøgt betydningen af rum og 
ekspressivitet. De senere år har hun fokuseret på filosoffen Gilles Deleuzes 
tænkning omkring betydningen af stemninger, begær og materialitet for, 
hvordan begivenheder bliver til i den daglige praksis. Det handler om vores 
væren i verden med en åbenhed overfor dens stemninger, intensiteter og 
uforudsigelighed. 

 

Annika Hellman redaktör för denna antologi och skriftserien Lines of Flight 
(tillsammans med Jonas Alwall), är universitetslektor i bild och lärande vid 
Malmö universitet, Institutionen för kultur, språk och medier. Hon engagerar sig 
också internationellt som styrelseledamot i den europeiska delen av International 
Society for Education through Art (InSEA). Hennes forskningsintressen kretsar 
kring bildämnets didaktik, visuell kultur, filosofi och posthumanistisk teori. 
Genom sitt arbete utforskar hon hur estetiska och visuella praktiker kan öppna 
nya perspektiv på lärande och utbildning. 

 

Tine Jensen er Cand. Psych. fra Københavns Universitet og Lektor i 
Socialpsykologi og Læring ved Institut for Mennesker og Teknologi på Roskilde 
Universitet, hvor hun har været ansat i 25 år. Tillige er hun tilknyttet 
forskningsgruppen Hverdagslivets Socialpsykologi. Hendes forskning tager 

http://www.charlottegrum.dk/


14 

udgangspunkt i forholdet mellem subjektivitet og teknologi og hun har en del 
skoleforskning bag sig med fokus på implementering af teknologi i skolen. Hun 
har en baggrund i det tværfaglige spændingsfelt mellem psykologi og Science and 
Technology Studies (STS). I de senere år har hun i stigende omfang bevæget sig 
i retning af feministisk nymaterialisme og beskæftiget sig med teoriudvikling om 
forholdet mellem distribueret subjektivitet og kødets begrænsninger.  

 

Tove Lafton (ph.d.) er professor ved Institutt for barnehagelærerutdanning, 
OsloMet - Storbyuniversitetet. Hennes forskningsinteresser er lek, refleksjon, 
veiledning, teknologi, bærekraft og kulturarv. Hun underviser i pedagogikk, 
master i barnehagekunnskap og phd i utdanningsvitenskap. Lafton har tidligere 
redigert en antologi om barnehagedidaktikk og en antologi om 
barnehagepedagogikk. Hun leder for tiden forskningsprosjektet Levende 
Kulturarv, finansiert av Norges Forskningsråd i perioden 2023-2027. 

 

Joakim Larsson är lektor i pedagogik vid Musikhögskolan Ingesund. 
Intresserad av filosofiska brytpunkter och fasövergångar mellan pedagogik, 
politik, ekologi, musik, poesi och psykologi. Hans forskning riktar sig mot 
makt- och disciplinfrågor i skolan samt mot musik som verktyg för 
individualisering, individuation och transformering. 

 

Ulla Lind var professor emerita vid Konstfack i Stockholm och vid Högskolan 
Dalarna. Hennes forskning och undervisning har främst kretsat kring 
bildpedagogik, estetiska lärprocesser och utbildningsvetenskaplig utbildning 
inom lärarutbidlning. Genom sitt arbete har hon bidragit till utvecklingen av 
konstnärliga och pedagogiska praktiker i högre utbildning och har publicerat 
flera arbeten om relationen mellan bild, filosofi, lärande och samhälle. Ulla 
Lind gick bort i mars år 2023. Boken Nordiska rhizom tillägnas henne. 

 

Hannes Lundkvist Lundkvist är verksam som rektor på Mimi folkhögskola och som 
samverkansdoktorand på Institutionen för tillämpad informationsteknologi, Göteborgs 
universitet, samt ingår i forskargruppen INTRA (www.forskargruppenintra.se). Han 
har sedan tidigare ett antal publicerade artiklar med fokus på filosofi och 
pedagogik i tidskrifterna Litteratur och språk och Studier i Pædagogisk Filosofi och 
i skriftserien Högskolepedagogik i teori och praktik och han har även gett ut 
boken Tvetydighetens pedagogik – En läsning av Paulo Freires filosofi genom Hegel. 

http://www.forskargruppenintra.se/


15 

 

Merete Moe er professor i pedagogikk ved DMMH. Hun har tidligere lang 
erfaring fra arbeid på ulike nivå, hovedsakelig innen offentlig sektor. Moe har 
skrevet og redigert flere bøker nasjonalt og internasjonalt. Interessefelt er 
ledelse, pedagogiske og dialogiske relasjoner, posthumane teorier, post 
kvalitative og eksplorerende metodologier. 

 

Anna Rigmor Moxnes (ph.d.) er professor ved Institutt for pedagogikk, 
Universitetet i Sørøst-Norge. Hun underviser i videreutdanning i veiledning, 
master i pedagogikk og barnehagelærerutdanningen. Hennes forsknings-
interesser er veiledning, høyere utdanning og barnehagepedagogikk. Innen 
barnehagepedagogikk er det spesielt tematikkene lek og leketøy, de yngste 
barna og muligheter for medvirkning og barn-dyr relasjoner. Moxnes har 
tidligere redigert en antologi om å forske på egen undervisningspraksis i høyere 
utdanning og en antologi om veiledning.  

 

Ana Maria Munar, Ph.D, er lektor ved Copenhagen Business School, 
Danmark, hvor hun forsker i kritisk teori, filosofi og eksperimentel skrivning. 
Hendes empiriske genstandsfelt er køn, uddannelse og turisme. Munars seneste 
bog er "Desire: Subject, Sexuation and Love", en udforskning af begær gennem 
Lacans psykoanalyse, filosofi, kunst og litteratur. Hun er særlig optaget i at 
udvikle kreative akademiske fællesskaber, hvor kærlighed og glæde er mulig. 
Et af disse er netværket Critical Tourism Studies, som hun var formand for 
sammen med professor Kellee Caton. Hun er forfatter og redaktør af flere 
bogantologier og tidsskrifters temanummer og har skrevet over halvtreds 
tidskriftartikler og bogkapitler. Hendes filosofiske og kønsforskning 
kombinerer akademiske publikationer med fortalervirksomhed og 
aktionsforskningsprojekter. 

  

Anne B. Reinertsen er dr.polit. og professor i pedagogikk ved Høgskolen i 
Østfold, Norge, fakultet for lærerutdanninger og språk. Der arbeider hun som 
lærerutdanner på ulike nivåer fra barne-hagelærerutdanning til utdanning  
av lærere for videregående skole. Reinertsen arbeider med reform og 
utviklingsarbeid, organisasjonslæring, praktisk kunnskap og 
vurderingsforskning, postkvalitativ forskningsmetodologi, veiledning og 
ledelse. 



16 

Dedikation 
 
Denna första utgåva av Line of Flights – Transdisciplinary Studies in Art, 
Culture & Learning tillägnas Ulla Lind, professor i bildpedagogik, som gick 
bort under utgivningen av denna bok. Ulla Lind lärde oss att tänja på alla 
måsten, omförhandla regler, finna flyktlinjer och lustfyllda kryphål mot 
framtiden. Hon påminde alla omkring sig om vikten av att njuta av livet. Avbrott 
i hårt arbete. Glädje i sorgesamma stunder.  Det är möjligt att välja både och - 
och det gjorde Ulla Lind! Denna skriftserie har startats som en plattform för alla 
som vill välja både och, som ser glädjen och meningen i att utforska och 
experimentera med ord, bilder, ljud och osäkra processer. Ulla skriver i denna 
antologi: “När vi förlorar något återfinner vi också något i en annan skepnad, vi 
återuppfinner det förlorade och därigenom något att minnas” (s. 161). På så sätt 
är denna bok inte ett försök att återskapa Ulla Lind och hennes kreativa gärning, 
utan att genom hennes minne skapa något nytt, i en annan skepnad. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  



17 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
MUSIK-DIKT-TYSTNAD  
EN KARTOGRAFISK PEDAGOGIK I PRAKTIKEN 
 
Per Apelmo & Hannes Lundkvist 
 

I detta kapitel beskrivs en pedagogisk gestalt vi kallar för ”musik-dikt-tystnad”. 
Gestalten och dess genomförande utforskas utifrån texter av i första hand Gilles 
Deleuze och Félix Guattari samt Karen Barad. Vårt arbete har sin grund i en 
nordisk pedagogisk tradition av demokrati och folkbildning.   

Gestalten musik-dikt-tystnad har en specifik betydelse i det att den innehåller 
konstnärliga inslag och presenteras av en processledare i en pedagogisk kontext. 
Vår pedagogiska ambition är att vidga ramarna för vilka fenomen som 
möjliggörs i rummet, sett i relation till en mer traditionell pedagogisk ansats. 
I den gestalt vi valt att analysera får deltagarna möta ett musikstycke, en dikt 
och en minuts tystnad. Varje del kan betraktas som en gestalt i sig men i vår 
gestalt sätts dessa tre olika uttryck samman till en helhet och framförs utan 
avbrott. Gestalten är dels förankrad i den frigörande pedagogiken utifrån Paulo 
Freire, dels i Expressive Arts och dess teori, filosofi och modaliteter (se 
Apelmo, 2009, 2024 samt Lundkvist, 2024). Expressive Arts är en inriktning 
inom både psykoterapi och pedagogik där leken är central och där intermodala 
verktyg används expressivt och kommunikativt i arbetet med bland annat 
existentiella frågeställningar i syfte att öppna möjligheter för kunskapande och 
konstruktiv förändring.  



18 

Gestalten har utvecklats av Per Apelmo och har använts som en inledning 
till workshops och liknande interventioner inom ramen för flera 
utvecklingsprojekt. Praktiskt har gestalten till exempel använts (1) på PPU-
delen  (Program för Personlig Utveckling) av socionomprogrammet vid 
Mälardalens högskola i Eskilstuna, 2013–2017, (2) vid forskargruppen 
INTRA:s konferens vid Vandalorum, Värnamo 2019, (3) i workshops i 
samarbete med Psykiatriska Öppenvården i Eskilstuna, personal och 
patienter,  2016–2020 och (4) i samarbete med Svenska Kyrkan, i olika 
sammanhang, 2012–2019, och (5) inom ramen för utbildning genom 
handledning på uppdrag av Svenska Institutet för Uttryckande Konstterapi i 
Stockholm, 2016–2018. Det är därmed en samlad empirisk erfarenhet som här 
presenteras. 

Vi kopplar samman vår gestalt med Barads (2007) begrepp apparatus som 
syftar till en konfigurering som har agens och som därmed påverkar 
möjligheterna för vad som kan träda fram. Konkret betyder detta att gestalten 
används som ett pedagogiskt redskap eller ett pedagogiskt laboratorium som – 
tillsammans med de specifika deltagare som närvarar – sätter ramarna för vad 
som kan bli till och hur vi kan uppmärksamma dessa tillblivelser. I mötet med 
deltagare medverkar gestalten till framväxten av rum för samtal mellan 
deltagare där skillnader uppmärksammas. Det är på så sätt, i intra-aktionen 
mellan deltagarna och den pedagogiska gestalten, om kunskap blir till och kan 
uppmärksammas. 

Vi kommer att inleda vårt kapitel med en presentation av gestalten i sin helhet. 
Därefter kommer vi att analysera den från två perspektiv parallellt: ett mer 
vardagsnära perspektiv och ett mer analytiskt perspektiv, där beskrivningar av 
vardagliga skeenden ställs intill filosofiska beskrivningar av vad som sker när 
gestalten tillämpas.  I analysen framställs dessa perspektiv i två parallella 
spalter för att synliggöra flerfaldighet och diffraktioner som möjliggörs av detta 
tillvägagångssätt. Att undvika en alltför skarp skiljelinje mellan det tillsynes 
abstrakta och teoretiska och det konkreta och vardagsnära, och genom att 
uppmärksamma de skillnader som uppstår när vi ställer dem intill varandra, är 
ett försök att vara trogen Barads onto-epistemologi i kombination med Deleuze 
och Guattaris filosofi.  Vår avsikt är att visa på hur vi kan uppmärksamma 
rhizomatiska skeenden utan att upphöja dess status till något exceptionellt eller 
extraordinärt. 

Efter analyserna kommer vi diskutera vad som kännetecknar en pedagogik som 
är uppmärksam på rhizomatiska skeenden och hur en sådan pedagogik skulle 
kunna användas. Vi menar att vi i dagens samhälle står inför en utmaning att 
hitta alternativa vägar för kunskapers tillblivelse och kunskapande som ett 



19 

viktigt och avgörande komplement till traditionella former av lärande, 
utbildning och forskning. I detta sammanhang är rhizom ett användbart begrepp 
för verksamhet som har ambitionen att iscensätta kompletterande och kritiska 
rum i förhållande till strukturer och institutioner som följer av en västerländsk 
idétradition. Något sätts här i rörelse i avsikt att främja flerfaldighet och 
diffraktion.  

Vad är då rhizom? I några fåtal passager av Deleuze och Guattaris mycket 
omfattande verk A Thousand Plateaus (1987/2013) används rhizombegreppet 
för att beskriva deras grundläggande ansats gällande kunskapandets skeenden. 
Kunskapandets rhizomatiska natur är svårfångad eftersom de ord vi använder 
lätt glider in i förstelnande beskrivningar av den flerfaldighet och de rörelser 
och skeenden som kunskap utgår ifrån. Vi menar att rhizombegreppet är 
förrädiskt eftersom det lätt framstår som ett ting vi kan lokalisera eller något 
som på ett särskilt sätt urskiljer sig från det vi normalt sett uppfattar och 
uppmärksammar. Rhizom är varken fasta ting eller fasta positioner utan ett 
begrepp för tillblivelse (ibid.). Begreppet skillnad är centralt hos Deleuze 
(1994/2014) som menar att skillnad är det som är, det vill säga att tillblivelsen 
och varat i första hand består av skillnader – identitet och likhet kommer först i 
andra hand som ett sätt att förenkla, kategorisera, avgränsa och utjämna 
skillnader. Sökandet efter skillnader och deras heterogena tillblivelser blir 
därför centralt i praktiker som intresserar sig för kunskap och 
kunskapsproduktion. 

Vi menar att rhizom lägger grund för erfarenheter genom rörelser och skeenden 
och att de även skapar erfarenheter som öppnar för- och därmed möjliggör 
kunskapande och kunskapers tillblivelser. Vi menar att rhizom inte är något vi 
på ett särskilt sätt behöver leta efter och inte heller att rhizom är extraordinära 
ting eller händelser vi behöver upptäcka. Rhizom existerar snarare över allt, i 
och omkring var och en av oss. Vi behöver däremot bli varse och påminna oss 
om nödvändigheten att bryta med traditionella sätt att förstå tillvaron som något 
uppbyggt av förutsägbara dualiteter och identiteter. Rhizom är därför ett onto-
epistemologiskt begrepp (Barad, 2007) som fångar och förstår tillblivelser och 
kunskapanden som ständig rörelse och process i det som är, vare sig vi 
uppmärksammar detta eller ej. Rhizom förstår vi som en central del i tillvarons 
tillblivelse. När vi uppmärksammar rhizom uppmärksammar vi således 
tillblivelser. Rhizom är för människan rörelser och skeenden som lägger en 
grund för erfarenheter, kunskapanden och kunskapers tillblivelser i och genom 
flerfaldighet och diffraktion.  

Utifrån denna idé om kunskap blir rhizom något centralt för pedagogiken, och 
något som borde ligga till grund för hur vi tänker kring det pedagogiska rummet. 



20 

Vårt arbete syftar till att sammankoppla rhizomatiska rörelser och skeenden och 
uppmärksamma skillnader som uppstår i dess spår. Vi kommer att inleda med 
en beskrivning av gestalten musik-dikt-tystnad använd i en pedagogisk 
intervention i linje med en rhizomatisk utgångspunkt som vi menar möjliggör 
en uppmärksamhet för skillnader. Beskrivningen av gestalten musik-dikt-
tystnad är inte hämtad från en specifik situation utan är en allmän beskrivning 
av hur gestalten använts och presenterats inom ramen för de sammanhang vi 
tidigare nämnt.  

 

Musik-dikt-tystnad: Bakgrund och utgångspunkter  
 
Ett antal deltagare har samlats – kanske åtta, kanske nitton, kanske tjugosju. 
Några av deltagarna känner till varandra sedan tidigare, några är bekanta, ett par 
kanske umgås som vänner och flera är främlingar inför varandra. 

Deltagarna är på plats av olika skäl. Kanske för att ta del av någon form av 
personlig eller kollektiv eller arbetsgruppsrelaterad utveckling. Det kan vara en 
större grupp studenter som deltar inom ramen för högskolestudier, eller en 
grupp som tillsammans genomgår gruppterapi där sexuell identitet står i fokus. 
Det kan vara en grupp patienter tillsammans med personal från 
öppenvårdspsykiatrin inom ramen för ett hälsofrämjande arbete - eller personal 
och förtroendevalda från ett av Svenska Kyrkans stift som samlas för ett par 
dagars möte med utforskande samtal. Det kan vara en grupp socialtjänstpersonal 
som samlats för en utvecklingsdag eller ett antal unga vuxna på helgkurs eller 
så kan det vara några forskare och andra praktiker som ses inom ramen för 
en workshop. Det kan också vara en intervention, som ett enskilt eller 
återkommande inslag, inom ramen för en specialbeställd kurs som ska pågå 
över en längre tid. 

Förväntan inom gruppen varierar. Några känner sig trygga, andra oroliga. Några 
kommer av eget val och eget intresse och andra som en del i sin tjänst, en mer 
eller mindre beordrad närvaro. Ibland möter vi deltagare som ger uttryck för en 
stor tveksamhet. Vi som varit ledare i dessa sammanhang har ibland fått frågan 
”Vilka klarar av detta?”. Vår förståelse är att de som frågat är personer eller 
mindre grupper med klart definierade positioner, av såväl formell som informell 
karaktär, och som utifrån dessa positioner upplever sig ha något att bevaka, 
värna, hålla fast vid eller ta strid för. Dessa deltagare återfinns i alla olika 
samhälleliga sammanhang, precis som andra som har lättare för att gå in i och 



21 

ta till sig arbetet efter att ibland ha känt en inledande och naturlig skepsis eller, 
för vissa, en hög ångestnivå.  

Deltagarna bär med sig sin aktuella livssituation in i sammanhanget. 
Bakgrunderna avseende livssituationer är komplex: de kan befinna sig i allt 
ifrån trötthet, sjukdom, vardagsoro, förälskelse, ensamhet, åtrå, längtan, 
glädje, sorg, skuld, skam eller en känsla av att det går bra; de kan vara i 
funderingar kring relationer på gott och ont – till barn, föräldrar, vänner, 
bekanta eller arbetskamrater; de kan ha tankarna på amortering och 
studielån, snöskottning eller värmebölja, medarbetarsamtal och 
löneförhandling, produktionsstörningar, extrajobb eller arbetslöshet, 
medicinering, nerskärningar, nya anslag eller lämningar på dagis; de kan ha åkt 
långt, gått upp tidigt eller precis haft en sen kväll eller en underbar helg eller så 
tillbringade de tid på akuten igår och kommer nygipsade; de kanske tänker på 
när de sjöng i kör, eller på en viktig presentation som skall genomföras, barnet 
som spydde hela natten, svärförälderns cancerdiagnos eller vart de är på väg i 
livet. Uttrycken för de respektive livssituationer och de olika erfarenheter som 
deltagarna kommer med är därför många och flerfaldiga och laddas på olika sätt 
samt med olika grader av tydlighet. Vi möter därtill allt ifrån avvaktan, 
nyfikenhet, skepsis, glädje, ångest, oro och iver, till en önskan att hålla tillbaka, 
dölja eller att få dela. 

När deltagarna stigit in via entrén och hälsats välkomna av ett par processledare 
har de försiktigt börjat orientera sig bland alla ansikten i väntan på att arbetet 
ska sätta i gång. 

Processledaren har ställt i ordning lokalen inför dagens möte. Stolarna står i en 
hästskoformation, i dubbla led om det är många deltagare, i syfte att skapa 
närhet. Det är hygglig belysning och det finns, i flertalet av de sammanhang 
som nämndes inledningsvis, papper, måleriverktyg, flytande färger och 
pastellkritor – alltsammans av bra kvalitet. Det finns alltid en musikanläggning 
och ibland kanske något eller några instrument. 

 

 
 
 
 



22 

 
Musik-dikt-tystnad: Välkomna! 
 
Processledarna uppmanar deltagarna att ta plats i kurslokalen. När alla är på 
plats och slagit sig ner på de framställda stolarna hälsar processledarna dem 
välkomna till dagens samling. Det sker omedelbart, utan andra inledande ord, 
på följande sätt: ”Välkomna! Vi kommer att inleda dagen med att bjuda på en 
stund av musik, dikt och tystnad, så sätt er bekvämt till rätta”.  

Utan ytterligare ord eller instruktioner spelas därefter musiken. Den är 
instrumental för att undvika ord som styr tankar, och den är mellan tre och fem 
minuter lång. Valet av musik grundas i forskning om musik och musikens roll 
och påverkan i bland annat ”Guided Imagery and Music” och ”Korta 
musikresor” (se bland annat Wärja, 2018). Dikten som följer musiken har valts 
av processledarna utifrån dagens övergripande inriktning och ställts i relation 
till det aktuella sammanhanget eller den aktuella tematiken. Efter dikten följer 
en minuts tystnad som klockas av processledarna. 

Efter tystnaden uppmanas deltagarna fundera en stund för sig själva kring vad 
de varit med om i mötet med gestalten i sin helhet.  

I nästa steg uppmanas deltagarna kort fundera på vad de upplevde i mötet med 
musiken – vilka eventuella tankar, associationer, känslor och bilder som väcktes 
i mötet med musiken och om några livserfarenheter gjorde sig påminda. Därpå 
uppmanas deltagarna dela sina tankar och erfarenheter med varandra, två och 
två där de sitter. Vissa överraskas av detta. Någon sitter bredvid en kompis 
medan andra inleder ett samtal med en främling om impulser och erinringar som 
ibland berör och är djupt personliga. De samtalar med varandra hur de upplevde 
musiken och hur de påverkades av den, om vad som uppstod i utrymmet mellan 
dem och musiken, i mellanområdet eller lekområdet (Winnicott 1982). 

Det kan för någon uppstå en stunds förvirring. Några trevar sig fram i sina 
försök att sätta ord på vad de varit med om. För andra är det enklare och mer 
självklart att hitta orden. Deltagarna uppmanas att försöka undvika värderingar 
i termer av rätt/fel eller bra/dåligt och att även ha omsorg och respekt både för 
sig själva och för varandra. De uppmanas även värna om sin egen och andras 
integritet i delandet, samtidigt som processledaren betonar värdet av delandet 
av tankar och erfarenhet.  

När samtalet är avklarat uppmanas samtliga deltagare att en efter en kort 
sammanfatta sin upplevelse av mötet med musiken, medan processledaren 
lyssnar och ibland även ställer uppföljande frågor eller kanske kommenterar. 



23 

Det är centralt att varje deltagare – utan undantag – ges utrymme att dela med 
sig av sina tankar, oavsett gruppens storlek – delaktighet tar tid och behöver få 
ta tid. Det har även varit viktigt att tydliggöra att vi som processledare inte 
efterfrågar en prestation i traditionell mening, i form av noga övervägda och 
teoretiskt förankrade utsagor och analyser, utan att vi är intresserade av varje 
deltagares personliga erfarenhet av det som uppstått i stunden. På så sätt är 
ambitionen att frångå tankar om rätt och fel och att fokusera i första hand på ett 
eget och samtidigt gemensamt utforskande. 

Efter att vi gått ett varv görs processen om och nu riktas tankarna till dikten. 
Först tänker var och en efter själv; därefter delar de med sig av sina tankar, två 
och två, och slutligen delar samtliga deltagare med sig av sina tankar i helgrupp. 
Detta görs på samma sätt en sista gång utifrån tystnaden de erfarit. 

Vissa har en positiv upplevelse av musiken – att den är fantastisk, påminner om 
något positivt, att den är glädjefull, befriande, piggar upp och kanske får en att 
vilja dansa; andra upplever samma musik negativt – att den kanske upplevs som 
bedrövlig, tung, sorglig eller hopplös.  Några var i andra tankar – de kanske 
kvar i musiken – när dikten lästes och hörde den aldrig; andra fastnade för ett 
ord eller en fras som de utmanades av eller trivdes med. Vissa märkte inte 
tystnaden, medan andra kanske upplevde att den var okej, att den var lagom 
lång, andra åter att den kändes som tio minuter eller att den var jättejobbig. 

Under genomförandet av musik-dikt-tystnad ställer processledarna ibland 
följdfrågor, frågar efter förtydliganden när tillfälle erbjuds, inom ramen för det 
delande som sker när samtliga deltagare ombeds sammanfatta vad de upplevde 
som viktigast i mötet med musiken respektive dikten och tystnaden. Under 
processandet av musiken, dikten och tystnaden passar därtill processledarna på 
att inflika och därmed betona några principer som är centrala för att skapa ett 
sammanhang där uppmärksamhet ställs i centrum: 

Princip 1: Lägg märke till utan att värdera eller tolka. Lägg 
märke till (1) vad som händer i din kropp, i din känsla, i dina tankar 
och associationer, (2) i gruppen, och (3) i mötet med lokalen och dess 
utformning (möbler, belysning, material m.m.), och vänta med att 
värdera det du uppmärksammar; låt detta vara detta en stund. Lägg 
även märke till (4) kopplingar du kanske gör i relation till teori och 
filosofi och (5) hur olika upplevelser kan vara – ibland så diametralt 
motsatta att man kan fundera på om vi faktiskt just varit med om och 
lyssnat till samma musik, dikt och tystnad. Deltagarna uppmanas att 
därtill reflektera och utforska de resurser och utvecklingsvägar som 
hen uppmärksammar.  



24 

Princip 2: Vi frågar inte efter traditionell prestation – vi 
frågar efter dig, din upplevelse och dina tankar. Här finns 
inget rätt eller fel, bra eller dåligt. Tysta din inre kritiker och ge dig 
själv och andra tillstånd att ta plats. Allt blir rätt när du på detta sätt 
provar dina formuleringar; vi provtänker och utforskar tillsammans 
och det vi säger behöver inte vara färdigtänkt – tappar du tråden kan 
någon annan ta vid och tänka vidare. 

Princip 3: Värna din och andras integritet och se delandets 
möjlighet men också dess gränser. Du avgör vad du vill dela 
med dig av och du har tolkningsföreträde i frågor som gäller dig och 
ditt liv. Se på dig själv med kärlek, ömhet och omsorg och beakta en 
ömsesidig respekt mellan dig och de andra deltagarna. Efter denna 
kursdag eller workshop får du gärna prata om dig själv och dina 
upplevelser, men inte om andra deltagare eller deras upplevelse. 

I utbildningssammanhang kopplas reaktionerna och reflektionerna som 
uppkommer till en kommande yrkesroll och till frågor om självbild, grupper och 
grupprocesser samt tillvägagångssätt inom ramen för en kommande 
yrkesutövning. Reaktionerna kan även kopplas till hur vi till vardags och i 
yrkesrelaterade sammanhang förstår och hanterar kommunikation och 
intervention, i möte med enskilda såväl som i möte med en grupp. Mötet med 
gestalten gör det tydligt att vi kan reagera så olika på samma input och vi 
problematiserar vad det kan betyda för det egna sättet att kommunicera, lyssna, 
berätta i en nuvarande eller kommande yrkesvardag. 

 

Några erfarenheter av delandet 
 
Detta sätt att inleda innebär för några en provokativ utmaning – ofta ger någon 
eller några uttryck för detta. Andra åter uttrycker en glädje eller befrielse över 
att slippa en traditionell inledning där var och en presenterar sig med namn, 
kanske yrke och kanske något mer. Gemensamt för deltagarna är att denna 
inledning upplevs som något nytt. 

Vid en första träff utan tidigare möten eller erfarenheter av gestalten speglas 
detta i deltagarnas hållning. Det finns en större eller mindre osäkerhet i vad som 
händer, av vad som förväntas och hur man gör, om man är rätt ute samt i vem 
man blir och är i detta sammanhang. Längre fram, vid kanske tredje träffen, är 



25 

deltagarna mer avslappnade – de vet vad som väntar. Deltagarna kan då bättre 
fokusera på gestalten i sig så som den i stunden träder fram i sitt sammanhang.  

Under delandet av tankar om gestalten i dess helhet såväl som dess delar 
försöker processledarna medverka till att skapa en förståelse bland deltagarna 
för det sociala rum och sammanhang som skapas i stunden. Processledarna 
betonar att målet inte är en prestation i traditionell mening. Deltagarna 
uppmanas att uppmärksamma snarare än värdera och att därför inte fokusera på 
vad som är rätt/fel eller bra/dåligt utan att i stället lägga märke till hur olika 
upplevelser kan vara – ibland till och med diametralt motsatta – trots att 
gestalten är densamma. Var och en uppmanas även fundera på vad de egna 
reaktionerna berättar om en själv just nu och om ens liv och sammanhang. 
Deltagarna uppmanas även fundera på vilka slutsatser de kan dra utifrån sina 
egna men också från alla de andras reaktioner och de känslor och tankar som 
väckts, inför framtiden och i möten med andra människor, såväl på ett privat 
som ett personligt eller professionellt plan. Syftet är att uppmärksamma att den 
egna upplevelsen aldrig kan tas för allmängiltig eller given i mötet med andra. 
Vidare är syftet att deltagaren ges en möjlighet att se och erfara tidigare 
oreflekterade aspekter och att reflektera över dessa. De insikter som följer i 
upplevelsens spår kan få betydelse på många olika sätt i framtida sammanhang 
och i hur man intrarelaterar till andra. 

Efter gestalten uppmanas deltagarna fundera kring hur de upplevt detta sätt att 
inleda workshopen eller utbildningsdagen, med denna gestalt, och hur det 
skiljer sig från mer traditionella sätt att inleda. De uppmanas fundera på vilka 
möjligheter, utmaningar, styrkor och svagheter detta tillvägagångssätt har. De 
får fundera enskilt, samtala två och två och dela det under en runda i helgrupp. 
Därefter tas en andra runda där deltagarna får möjlighet att dela ytterligare 
reflektioner. För några är det första gången de talar inför en grupp – en 
erfarenhet som flera av studenterna vi mött givit uttryck för, trots att de studerat 
ihop under flera terminer; och därför är det viktigt att var och en får möjligheten 
att uttrycka sina tankar i ett klimat av ömsesidig respekt. Det finns alltid en 
möjlighet att säga pass, ”jag står över” eller ”jag vill inte uttala mig”, men 
processledaren återkommer alltid till den eller de som tidigare passat eftersom 
det kanske väckts tankar hos dem medan de hört de andra dela sina tankar.  

För några är denna typ av gestalt provocerande och för andra upplevs den 
befriande; för vissa skapar den inledningsvis oro och för andra öppnar den upp 
för nya erfarenheter. Deltagarna upptäcker att det inte finns något facit på hur 
gestalten ska upplevas – vars och ens upplevelse är rätt på sitt sätt och var 
och en duger. De uppmanas lägga märke till upplevelsen utan att värdera 
densamma i stunden. Inledningen genom gestalten syftar till att öppna upp 



26 

för förutsättningslösa möten, lyssnande, nyfikenhet, förundran, öppenhet och 
kommunikation – något som stärks av att det inledningsvis inte efterfrågas en 
traditionell presentation, med allt vad detta innebär i form av positioneringar. I 
och med att alla deltagare kommer till tals har upplevelsen för många varit att 
de blir sedda och själva ser och upptäcker varandra – de knyter därmed nya 
kontakter. Några påpekar hur de tvingas överge förutfattade meningar de haft 
om någon av de andra deltagarna, eller några studiekamrater. 

I de sammanhang där gestalten använts vid upprepade tillfällen under ett antal 
samlingar och i längre arbetsprocesser sker en progression från anspänning och 
oro till trygghet och bekantskap, vilket ger upphov till en större trygghet och 
beredskap att ta sig an den tematik som växer fram. Ofta växer frågeställningar 
och tematik fram som överraskar och berör, vilket i sin tur leder till nya insikter 
och ett aktivt kunskapande; det sker en omprövning av tidigare positioner till 
förmån för nya och därmed skapas också utrymme för aktiva tillblivelser av 
kunskapande. 

Först efter att gestalten genomförts övergår inledningen till en mer traditionell 
presentation av såväl respektive deltagare som processledarna och syftet med 
det arbete som skall ta vid.  

 

Analys I: Isfläcken 
 
I det som följer presenterar vi en intervention av ett mer vardagligt skeende (till 
vänster), sida vid sida med en genomgång av ett skeende som kan ta sig uttryck 
i gestalten musik-dikt-tystnad (till höger). Syftet med denna uppställning är att 
belysa och analysera hur gestalten musik-dikt-tystnad kan förstås utifrån de 
typer av rhizomatiska tillblivelser som vår värld är uppbyggd av och på så sätt 
uppmärksamma diffraktioner, rörelser och skeenden som framträder när vi 
ställer dessa skeenden sida vid sida. 

 

Under en promenad en 
vintereftermiddag då solen tillfälligt 
står som högst på himlen upptäcker 
jag hur vattenpölar har frusit till is i 
unika formationer längs med hela 
trottoaren.  

 
Deltagarna anländer till 
utbildningsträffen. De hälsas välkomna, 
tar av sig ytterkläderna och ombeds 
sätta sig på någon av stolarna som är 
placerade i en hästskoformation. 
Process-ledaren har förberett gestalten 
genom att ladda skivspelaren med en 
för dagen utvald musik.  



27 

Musik 

  

Jag stannar upp vid den första 
isfläcken och jag ställer instinktivt 
skoklacken på ytan och trycker till. 
Klackens tryck mot isen refererar till 
en tidigare bekant erfarenhet men 
skapar samtidigt en helt oförutsägbar 
och unik bild av sprickor. Jag provar 
en gång till i andra änden av isfläcken 
och får ett helt annorlunda mönster. 
Jag provar en tredje gång och försöker 
styra mönstret som bildas. Jag märker 
att jag i någon mån kan påverka det 
men långt ifrån styra hur det träder 
fram.  
  

 
Deltagarna sätter sig till ro på stolarna 
och hälsas välkomna. De informeras 
om att de ska få uppleva musik, dikt 
och tystnad. Nu trycker processledaren 
på play-knappen på skivspelaren. 
Deltagarna riktar på olika sätt och i 
olika utsträckning sin uppmärksamhet 
mot musiken som börjar ljuda – några 
fokuserar på lyssnandet andra hör 
knappast någonting eftersom de är 
upptagna av annat. Musiken väcker 
bekanta men samtidigt helt 
oförutsägbara och unika affekter 
(impulser, känslor, tankar, 
associationer, minnesbilder, erinringar) 
hos var och en och i rummet. Under 
musikens gång skiftar affekternas 
karaktär och tillblivanden. Vid vissa 
skeden kanske affekterna är mer tydliga 
och greppbara – i vissa skeden går de 
kanske till och med att delvis styra; i 
andra skeden växer de fram på mer 
överraskande sätt. 
  

Mönstren som uppstår i mötet mellan 
min sko och isfläcken vittnar om ett 
fysikaliskt skeende och bär samtidigt 
på en historia. De uppstår på grund av 
att regnet fallit, att temperaturen 
sjunkit och att jag uppmärksammat 
isfläcken och fått ett infall att ställa 
mig just där och då och trycka till med 
klacken på just det sättet.   

 
Affekterna som växer fram i mötet 
mellan deltagarna och musiken präglas 
av det som deltagarna bär med sig och 
det som de är i just nu. Affekterna 
vittnar om ett fysikaliskt skeende i 
rummet och bär samtidigt på en 
historia. De uppstår på grund av de 
erfarenheter var och en av bär med sig; 
de uppstår på grund av varför var och 
en av oss är här, vad vi bär med oss in i 
rummet och vad vi har för 
förväntningar, tankar och känslor inför 
denna stund. Affekterna aktiveras och 



28 

träder fram i samma stund som 
processledaren tryckt på play. 
  

Att ett mönster och att en upplevelse 
av detta mönster kommer träda fram 
kan jag förutse, men själva skeendet 
är rhizomatiskt och oförutsägbart, hur 
förutsägbart det än må upplevas.  
 
  

 
Att musiken väcker affekter som jag 
kommer uppmärksamma kan jag 
förutse, men själva skeendet är 
rhizomatiskt och oförutsägbart, hur 
förutsägbart det än må upplevas.  

Rhizom går inte att helt förutse eller greppa i bilder eller ord. Rhizom är alltid 
något nytt – det är tillblivelser i stunden –, men det betyder inte att det alltid 
överraskar oss eller att det träder fram på ett sätt som för oss är obekant. Vi 
lever våra liv rhizomatiskt även om vi beskriver dem på ett sätt som inte 
lyckas greppa dess rhizomatiska skeenden. Rhizom är en del av tillvarons 
konstruktion – i och genom snabba eller långsamma rörelser och skeenden. 
På så sätt finns ingen tydlig åtskillnad mellan det nya och det bekanta. 
 
  
Mönstret på isfläcken är bekant även 
om jag aldrig tidigare upplevt det.   

 
Affekterna som väcks i mötet med 
musiken är bekanta även om jag aldrig 
tidigare upplevt dem på exakt detta sätt. 
Ibland är de i stället överraskande. 
 
  

Således är ingenting mer rhizomatiskt än något annat. Frågan är inte om något 
är rhizomatiskt eller inte, utan på vilket sätt det är rhizomatiskt och hur vi 
vidgar vår uppmärksamhet för detta. 
 
  
Sprickorna i isen är under just dessa 
omständigheter rhizom som träder 
fram inför mig – rhizom som skapar 
påtagliga affekter och pockar på min 
uppmärksamhet – till skillnad från de 
rhizom jag tar för givet och ser förbi. 
Under andra omständigheter är den 
typ av affekt som skapas i mötet 
mellan min klack och isen inte lika 
påtaglig för min uppmärksamhet. 

 
Musiken är inte mer rhizomatiskt i 
denna stund än låt oss säga musiken jag 
hör i bakgrunden när jag är och handlar 
i en butik. Min uppmärksamhet är dock 
på ett särskilt sätt riktad mot gestalten 
och mötet med den i sitt sammanhang. 
Samtidigt är jag ibland så upptagen av 
annat vilket gör att jag i stunden vare 
sig vill eller kan lyssna.  



29 

 

Dikt 

  

Jag kommer fram till ännu en isfläck 
och stannar till med blicken innan jag 
hinner ställa min klack även på denna. 
Jag uppmärksammar allt det som 
frusit fast och bildat ojämnheter på 
isfläckens yta. Jag ser stenar, små 
smala pinnar och grästuvor som frusit 
till och bildat mönster i isens skikt. 
Jag ser framför mig hur dessa tidigare 
legat på bar mark en solig sommardag 
och hur de kanske sparkats omkring 
på stigen av förbipasserande. Det slår 
mig att liknande föremål förmodligen 
fanns i de tidigare isfläckarna, men att 
jag då inte gjort någon distinktion 
mellan dem och isen. Isfläcken och 
stenarna har en historia, likaså 
pinnarna och grästuvorna. Jag 
anländer till dess historia med min 
historia och i denna stund 
sammankopplas jag med dessa ting 
som jag står och observerar.   

 
Processledaren tar en kort paus efter 
musiken och börjar därefter, utan 
kommentarer eller andra övergångar, 
läsa dikten som förberetts till tillfället. 
Dikten får sin form genom de ord, det 
tempo, de pauser och den intonation 
som uppkommer i stunden. En del 
deltagare uppmärksammar vissa ord, 
andra formuleringar i form av 
brottstycken ur texten. En del är någon 
annanstans i tankarna och har inte sin 
uppmärksamhet riktad mot dikten. 
Någon är fortfarande kvar i musiken. 
För en del skapar dikten bilder och 
associationer. En del skapar 
föreställningar om poeten som en gång 
skrivit dikten och kanske börjar tolka 
vad poeten ville ha sagt med den. Alla 
har olika upplevelser av dikten och 
dessa upplevelser är inte linjära och 
sammanhållna tolkningar utan är fulla 
av ojämnheter och fragment. I stunden 
jag lyssnar till dikten sker 
sammankopplingar mellan mig, de ord 
jag tar till mig och den miljö jag 
befinner mig. Jag har kanske hört orden 
i andra sammanhang tidigare, men de 
framträder nu på ett annat sätt och 
skapar andra typer av affekter. Jag 
kanske till och med har hört dikten 
tidigare, men som en del av detta 
ögonblick innebär den en ny 
upplevelse. 



30 

Tystnad 

  

Jag går vidare och kommer fram till 
en insjö. Kylan innebär att isen börjar 
lägga sig i kanterna. En stor del av 
sjön ligger fortfarande öppen. Vattnet 
ligger blankt och bildar 
mikroskopiska rörelser som jag kan 
lägga märke till här och där. När jag 
stannar upp och fokuserar kan jag se 
rörelser även i de delar som är som 
mest stilla. Jag får ett infall att plocka 
upp en hand med småsten och kasta ut 
mot den öppna ytan på sjön. Stenarna 
slår mot ytskiktet och försvinner 
sedan ur sikte Varje sten skapar sina 
mönster som expanderar och krockar 
med de andra mönstren. Jag 
föreställer mig hur stenarna sjunker 
ner mot sjöns botten och slår mot de 
växtligheter, stenar och djur som 
befinner sig där nere. Jag ser framför 
mig hur de mönstren jag bevittnat på 
ytskiktet även genljuder under 
stenarnas samlade väg från ytan till 
botten.  

 
Efter att ha läst dikten kollar 
processledaren på sitt armbandsur och 
noterar tiden för den minutslånga 
tystnaden. ”Tystnad”, ja, men det är 
inte tyst i rummet. Någon lägger märke 
till bruset från ventilationen som annars 
ljuder obemärkt i bakgrunden. Någon 
lägger märke till ljud som tar sig in från 
gatan utanför. Någon föreställer sig det 
som pågår där ute – bilar som åker 
förbi, fåglar som ropar på varandra, 
regnet som öser ned. Någon kanske 
harklar sig medan en stol intill knarrar 
– en kropps tyngd väger över när någon 
ändrar sittställning. De flesta av dem 
som är på plats upptäcker ljud i 
tystnaden – ljud som annars passerar 
obemärkta. Någon försvinner åter i väg 
i sina tankar, låter sig absorberas och 
hör ingenting. När vi som är på plats 
uppmärksammar tystnaden på detta sätt 
skapas andra typer av affekter än vad 
som annars sker när de små ljuden 
passerar obemärkt förbi i vardagen. En 
del affekter är svåra att möta, andra 
väcker nyfikenhet eller ro. Några 
deltagare blundar och andra ser sig 
omkring och fäster blicken på olika 
ytor i rummet.  

 
 



31 

Analys II: Kunskapande och kunskapers tillblivelser 
genom musik-dikt-tystnad 
 
Det som presenteras för deltagarna genom gestalten musik-dikt-tystnad är 
utifrån sett inget exceptionellt i sig i förhållande till det vi alla stöter på till 
vardags. Det är exempel på erfarenheter som vi stöter på hela tiden i alla 
sammanhang vi befinner oss. För några av deltagarna blir dock upplevelsen i 
stunden exceptionell. 

Det vi riktar uppmärksamheten mot genom denna inledning är dock det faktum 
att vi befinner oss i ständig intra-aktion med andra människor, ting, ljud, 
känslor, erfarenheter etcetera, och att det är i denna intra-aktion som vi blir till. 
Vi lägger märke till skillnader i hur vi tar till oss gestalten i dess olika delar och 
de skillnader som återfinns i våra olika reaktioner. Vi uppmärksammar att vi 
ständigt lever i nya ögonblick, hur bekanta de än må vara, och att denna 
uppmärksamhet öppnar för affekter, associationer, kroppsliga förnimmelser, 
tankar och känslor som bereder annorlunda vägar och möjligheter än enbart de 
allra mest bekanta. Gestalten syftar till att initiera en uppmärksamhet mot 
ögonblicket och situationen vi befinner oss i och på så sätt synliggöra affekter 
som kan leda oss till andra typer av skeenden, rörelser och diffraktioner än de 
vi vanligtvis uppmärksammar. 

I detta avsnitt hänvisar vi till två delar av Deleuze och Guattaris 
inledningskapitel i deras A Thousand Plateaus (1987/2013) och frågar oss: 
Vilka skeenden, rörelser, flerfaldigheter, diffraktioner, erfarenheter och 
möjligheter till kunskapanden och därmed kunskapers tillblivelser uppstår 
genom gestalten musik-dikt-tystnad? 

 

Boken 

  

En bok sätts samman. Boken 
publiceras och författarna sätter sitt 
namn på omslaget. Boken är en 
produkt som blir mottagen, 
värderad och bedömd. Fokus ligger 
nu på produkten och författarna 
läses, förstås och tolkas av 
allmänheten utifrån denna produkt. 
Något försvinner därmed, menar 
författarparet Gilles Deleuze och 

 
En gestalt sätts samman. Gestalten består 
av ett musikstycke komponerat av en 
kompositör, en dikt skriven av en poet 
och en minuts tystnad som klockas av 
processledaren.  Insikten i de rörelser och 
skeenden som motiverade såväl gestaltens 
olika delar som gestalten i sin helhet 
försvinner i stunden den presenteras. 
Fokus ligger nu på gestalten i sig och på 
hur den upplevs, förstås och tolkas av 



32 

Félix Guattari, nämligen insikten i 
relation till de rörelser och 
skeenden som motiverade arbetet, 
och konsekvenserna av dem – från 
den första tanken och det första 
uppslaget, fram till publiceringen.  

deltagarna. Gestalten blir mottagen, 
värderad och bedömd i sin helhet och till 
sina delar. 

Konsekvensen av att sätta sina 
namn på omslaget och det fokus 
som ligger på produkten är enligt 
dem ”att göra oss själva 
oigenkännliga” (ibid. s. 1) – trots 
att deras namn ju står där. Med 
andra ord innebär det att 
osynliggöra allt det som fått dem 
som författare att handla, känna och 
tänka och att göra detta omärkbart 
och ohörbart.  
  

 
Allt det som fått kompositören, poeten 
och processledaren att handla, känna och 
tänka osynliggörs och blir omärkbart och 
ohörbart. 

Deleuze och Guattari flyttar fokus från jaget och det enhetliga, för att i stället 
synliggöra de rörelser och skeenden – den flerfaldighet – som föregår dessa. 
De problematiserar den självklarhet i vilken vi som människor – i synnerhet 
i den västerländska idétraditionen – träder fram som individer, och de 
konsekvenser detta får. Tillvarons komplexitet och intrikata flerfaldighet och 
diffraktion görs osynlig – den tillåts falla tillbaka till förmån för jaget och 
individen. 

 

Våra kroppar samspelar och kommunicerar ständigt med andra kroppar, vare 
sig vi väljer det eller inte. Det ”jag” som var och en av oss bär på är en väv 
av alla de olika myter vi gradvis tillerkänner oss – myterna om vilka vi är, 
varifrån vi kommer och vart vi är på väg; myter om vår individualitet, vårt 
sammanhang och vår tillhörighet. 

 

Människan är en del av världen och kan således inte bli till utan att detta sker 
tillsammans med världen. Man brukar kalla denna ontologiska utgångspunkt 
för en platt ontologi (Bryant, 2011) där allt som existerar och blir till befinner 
sig på samma ontologiska plan – världen består i första hand av icke-
hierarkiska skillnader och dessa skillnader kan sedan i andra hand 
kategoriseras och inordnas i hierarkier. Motsatsen till denna ontologi är en 



33 

ontologi där kategorierna och hierarkierna kommer i första hand och att 
skillnader först i andra hand definieras utifrån dessa hierarkiska enheters 
relation till varandra (se Deleuze, 1994/2014). Som Barad (2007) visat är 
kunskap inte uteslutande en mänsklig produkt utan något som alltid skapas i 
samklang i och med världen i linje med denna platta ontologi. Samtidigt är 
kunskapen alltid konceptuell (Deleuze, 1994/2014). Det innebär att kunskap 
ofrånkomligen är en funktionell generalisering för och av människan – ett 
sätt att inrama skillnader i regler och svar. Enklare uttryckt kan vi utifrån 
detta påstå följande: (1) kunskap är för och av människan och därmed 
antropocentrisk i den mån den ofrånkomligen är ett mänskligt koncept; (2) 
däremot är inte människan ensam om att producera kunskap – alla fenomen 
producerar kunskapande och kunskapers tillblivelser. Människans 
kunskapande och kunskapserövring sker i och tillsammans med världen.  

 

Det verbala språket har en upphöjd roll inom västerländsk idétradition. 
Deleuze och Guattari synliggör hur rhizom knyter an till semiotiska kedjor 
mellan både språkliga och andra icke-språkliga tecken. Dessa kan således 
inkludera såväl verbalt språk som perception, minspel och gester. Hit hör 
också intryck via sinnena, exempelvis hudens känslighet som blir som ett 
membran i relation till sin omgivning. Språket kan därmed inte frikopplas 
från andra tecken utan samlar upp, kopplar ihop, binder samman, flödar och 
blir till tillsammans med kroppar, handlingar, händelser etcetera. Det finns 
således inget språkets universalitet och inga modersmål utan i stället finns en 
mångfald dialekter och språkliga samlingspunkter i en heterogen realitet. 
Språk är således, likt kunskaper, inte en uteslutande mänsklig praktik utan 
skapas i och med världen i semiotiska kedjor som ständigt medverkar till det 
Haraway (2008) kallar för ”wor(l)ding”, det vill säga ett medskapande av 
världen i samma stund som vi försöker beskriva och förstå den.  

  
En bok är något som beskriver och 
förklarar, lägger till rätta och 
inordnar, registrerar och 
katalogiserar och begreppsfäster. 
Boken blir en lins genom vilken vi 
erbjuds att se och förstå, och 
linsens utformning blir avgörande 
för vad vi ser och därmed också hur 
vi förstår. Denna lins ställs till 
läsarens förfogande och läsaren tar 

 
Gestalten är något som förmedlar, 
uttrycker, initierar och uppmärksammar 
affekter. Gestalten blir en lins genom 
vilken vi alla som deltar – oavsett roll och 
funktion – erbjuds att se och förstå. 
Linsens utformning blir avgörande för vad 
vi ser och därmed också hur vi förstår. De 
linser som var och en av oss samtidigt bär 
med oss sedan tidigare är starkt påverkad 
av en västerländsk kunskapstradition. 



34 

den till sig utifrån de myter som 
alla läsare vävt och väver kring sina 
respektive ”jag” och kring 
författaren eller författarna. Boken 
är en apparatus genom vilken 
tillvaron arrangeras. 
  

Deltagarna tar till sig gestalten utifrån de 
myter som de vävt och väver kring sina 
respektive ”jag”. Gestalten är samtidigt en 
apparatus (Barad, 2007) genom vilken 
tillvaron kan re-arrangeras.  

För att kunna ifrågasätta rådande 
hegemonier och hierarkiska 
anspråk och språk och för att något 
nytt ska kunna bryta fram krävs att 
vi frigör oss från det givna spåret – 
från rälsen. Det krävs att vi har 
former och riktningar för att 
arrangera tillvaron annorlunda. På 
detta sätt möjliggör vi en typ av 
meningskapande och lek som sker i 
barnets aktiviteter och hos barnet i 
den vuxne (Deleuze & Guattari, 
1987/2013). En mikroskopisk 
händelse kan ibland avbryta den 
dominerande maktens tradition och 
flöde.  

 
Vi människor behöver riktning och ramar 
för att inte fastna i det som traditionen 
föreskriver, utan i stället förhålla oss till 
den med en öppenhet för även andra typer 
av kunskapanden och kunskaper. Vi 
behöver hjälp att undvika de typ av 
värderingar, tolkningar och krav på 
prestation som vi vanligtvis förväntas ha 
och vi behöver möjliggöra en annan typ 
av uppmärksamhet och nyfikenhet. I och 
genom gestalten skapas ett rum för 
tillblivelseprocesser med en stark tilltro 
till alla som deltar och med en öppning 
för lek genom rörelser, skeenden, nya 
erfarenheter och aha-upplevelser – med 
andra ord, kunskapers tillblivelser som 
sker genom semiotisk pluralitet, det vill 
säga inte enkom blir till genom 
verbaliseringar utan snarare genom 
sammankopplingar mellan såväl ord som 
kroppar, handlingar, händelser etcetera. 
Kroppen med dess olika sinnen är 
mottaglig för affekter som möjliggör att vi 
riktar uppmärksamhet mot skillnader. Om 
vi ger språket monopol i relation till en 
apparatus begränsar vi de kopplingar, 
flyktlinjer och intrasslingar som annars 
möjliggörs och som vi kan 
uppmärksamma. 
  

 
 
 



35 

I tillblivelseprocesser återfinns linjer – artikulationer, segmentering, strata, 
territorier, flyktlinjer, rörelser och skeenden – i samtidighet och med olika 
riktning. Flöden och fenomen produceras med olika hastighet, täthet, som 
förskrivningar och bristningar. Öppningar uppstår som en konsekvens av att 
tidigare och nuvarande territorier förlorar konturer och gränser och upplöses 
till förmån för tillblivelser. Allt detta konstituerar flerfaldighet och förmering, 
men vi kan inte på förhand veta vad detta antyder, innebär eller betyder 
eftersom det inte låter sig begränsas och låsas in i form av enheter eller 
begrepp. 

 
 
Så många av bokens betydelser, 
anspråk, påverkan, fenomen och 
agenser faller bort. Komplexiteten 
av dess framväxt osynliggörs och 
förminskas. Tillkomstprocessen 
äger inte något subjekt eller objekt 
(ibid.). Vi ska aldrig fråga oss vad 
boken betecknar eller söka efter det 
som ska förstås. I stället ska vi 
tillsammans fråga oss hur den 
fungerar i relation till vad den gör, 
på vilka sätt den påverkar och får 
agens.  
  

 
Gestaltens framväxt osynliggörs och 
förminskas – den äger inte något subjekt 
eller objekt. Vi ska aldrig fråga oss vad 
gestalten betecknar eller söka efter det 
som ska förstås. I stället ska vi undersöka 
och utforska vad den i stunden gör, på 
vilka sätt den, som en apparatus, påverkar 
och får agens. 

Boken, trots dess begränsningar i 
sin agens, bär trots allt samtidigt på 
möjligheten att bryta ner och bryta 
upp, att öppna för flöden, skeenden, 
impulser, affekter och agenser som 
cirkulerar fritt som rena intensiteter 
– trots skrivandets mätande, 
vägande, kvantifiering och 
paketering via orden och innehållet 
(ibid.).  
  

 
Gestalten i alla dess skeenden bär trots allt 
på möjligheten att bryta ner och bryta 
upp, att öppna för flöden, skeenden, 
impulser, affekter och agenser. 

En bok formar rhizom som en del 
av världen och kan, beroende av 
bokens karaktär, på detta sätt bidra 
till en upplösning som i världen 

 
Gestalten utgör en sammankoppling av en 
oerhörd rikedom av erfarenheter och 
påverkan från alla de olika håll som livet 
erbjuder. I mötet med deltagare formas ett 



36 

motsvaras av ett upprättande av ett 
nytt territorium.  

stort antal skeenden och rörelser av 
rhizomatisk karaktär som alla kopplar till 
varandra. Gestalten är en inbjudan till ett 
utforskande av de skeenden, rörelser och 
relationer som presenterar sig. På så sätt 
upprättas nya territorium. 
  

I en passage i Deleuzes Difference and Repetition (1994/2014) synliggörs 
kunskapers tillblivelser som ”…det intermediära mellan icke-kunskapen och 
kunskapen, den levande passagen från det ena till det andra” (s. 215, vår 
övers. från engelska). I kunskap återfinns implicita såväl som explicita 
koncept, strukturer, positioner, enheter, hierarkier etcetera medan det i 
kunskapers tillblivelser enbart finns linjer utan färdiga former, begynnelser 
eller slut (Deleuze & Guattari, 1987/2013). Kunskapers tillblivelser handlar 
inte om att lokalisera färdiga koncept utan om att skapa nya koncept och 
uppmärksamma icke-koncept. Kunskapers tillblivelser leder till kunskap, 
men bär samtidigt på ett nödvändigt motstånd mot kunskap eftersom den 
utgår från skillnader, medan traditionell kunskap söker enhet och generalitet.  

 

På så sätt motsätter den sig kunskapens representationer och 
klassificeringar.  Det är utifrån denna förståelse av kunskap och 
kunskapers tillblivelser vi menar att vi ska förstå Deleuze och Guattaris 
uppmärksammade rhizombegrepp. Rhizom är inga fasta positioner utan är 
ett (be)grepp för tillblivelser i rhizomers sätt att sammankoppla och skapa 
skillnader (ibid.). Rhizom är således förutsättningar för kunskaper i och 
genom tillblivelser.  

 

På så sätt är inte kunskap i sig rhizomatisk, men står inte heller i ett dualistiskt 
förhållande till kunskapers tillblivelser – kunskaper både förutsätter och 
föregår rhizomatiskt kunskapande. Detta hänger ihop med den ontologiska 
utgångspunkt vi tidigare beskrivit: kunskaper produceras inom ramarna för 
en platt ontologi och utgår från skillnader som sådana; samtidigt försöker vi 
(men misslyckas) att skapa sanningsenliga kategorier och enheter av 
skillnader till förmån för en greppbar representationell kunskap. Kunskapen 
vi fångar med våra representationer är otillräcklig eftersom den inte kan 
inrymma skillnader i all dess komplexitet. Samtidigt befinner sig våra 
konstruktioner och representationer på samma ontologiska plan som allt 
annat och är därför en del av dessa skillnader. De bär på kunskaper, men inte 



37 

som spegelbilder av verkligheten utan som en del av verkligheten. Om vi tar 
kategorierna ”kvinna” och ”man” som exempel: precis som många inom 
poststrukturalistisk filosofi och teori synliggjort de senaste decennierna kan 
dessa kategorier aldrig beskriva de fenomen som vi försöker beskriva med 
dem och kan aldrig motsvara eller reflektera det de ska beteckna – kategorier 
kan aldrig fånga skillnader i en reflektiv mening. Det Deleuze och Guattari 
(och även Barad) synliggör, utöver denna insikt, är att kategorierna ”kvinna” 
och ”man” trots detta är på samma ontologiska plan som de skillnader 
begreppen ämnar kategorisera – begreppen inrymmer inte kunskap i en 
reflektiv mening, men är i sig kunskapande (eller wor(l)ding för att använda 
Haraways begrepp). Det vi har kunskap om går inte att lokalisera till ett annat 
ontologiskt plan än kunskapen självt. 

 

Deleuze och Guattari ställer rhizom i relation till trädinspirerade system som 
är hierarkiskt sammansatta. Att erkänna hierarkiska strukturers företräde 
motsvaras av de privilegier vi ger de trädliknande strukturer som förutsätter 
topologiska förklaringsmodeller av över- och underordning. En pedagogisk 
gestalt med trädliknande struktur syftar till att deltagarna tillägnar sig 
kunskap som är på förhand definierad och kategoriserad, eller att de söker sig 
fram till ett på förhand definierat mål eller rätt svar, medan den rhizomatiska 
gestalt vi presenterat går i motsatt riktning och försöker upplösa detta och i 
stället rikta uppmärksamheten mot hur skillnader uppstår och vilka slutsatser 
som kan dras utifrån de skillnader som vi lägger märke till. 

 

I stället riktar sig Deleuze och Guattari till rhizom som är icke-centrerade och 
icke-hierarkiska. Till skillnad från trädet med dess rötter låter sig inte rhizom 
reduceras till enheter utan består i stället av rörelser och skeenden i skiftande 
riktning, utan början eller slut. Vid vilken tidpunkt som helst kan rhizom 
knytas till varandra. Rhizom upphör aldrig att koppla samman och att hitta 
kopplingar mellan tecken, kroppar och händelser. Rhizom är alltid 
frånkopplingsbart, tillkopplingsbart, återkopplingsbart och förändringsbart, 
med multipla in- och utgångar i form av flyktlinjer. Rhizom knyts samman 
och ökar flerfaldighetens kopplingar, relata, kontakter och anknytningar. I 
flerfaldighet transformeras till exempel improvisatoriska musikaliska teman 
till linjer, rörelser och skeenden, som får musiken och musikerna att växa i 
omfattning, förmåga och uttryck. I flerfaldighet finns inga mätbara enheter – 
endast variationer av mätbarheter. 



38 

Till skillnad från trädet är rhizom inte ett föremål för reproduktion. Rhizom 
bygger på flerfaldighetens princip och kännetecknas av variation, expansion 
och kopplingar. Flerfaldighet äger inte någon relation till något naturgivet 
subjekt eller objekt. Flerfaldighet har vare sig subjekt eller objekt utan enbart 
bestämningar, storlekar och dimensioner som inte kan ökas, vidgas eller på 
annat sätt förändras utan att flerfaldighetens natur därmed också förändras. 
Varje rhizom kan knäckas eller brytas när som helst; under rätt 
omständigheter startas de om igen på nya sätt och följer den ena eller den 
andra av sina linjer, rörelser och skeenden. Dessa linjer som drar åt olika håll 
upphör aldrig att relatera till varandra. Det finns alltid en risk att det uppstår 
formationer som återupprättar makt i relation till denna rörelse och som 
därmed rekonstituerar subjekt.  
 

Ett kartografiskt arbete 

  

Att arbeta kartografiskt innebär att 
deltagarna i ett processinriktat 
arbete, i stället för att anamma och 
följa en redan etablerad och 
fastställd karta, upprättar en karta i 
stunden. En karta som konstrueras i 
ett här och nu bidrar till en kontakt 
mellan olika fält, till skillnad från 
en färdigritad karta som pekar ut 
det redan etablerade och därmed 
fastlagda. En karta som upprättas i 
stunden innebär möjligheter att 
nedmontera och dekonstruera 
densamma. En karta utifrån stunden 
är vändbar och omkastbar, vilket 
betyder att den är mottaglig för 
fortlöpande och konstant 
modifiering och rekonstruktion. 
Kartan kan rivas sönder, ändras om, 
anpassat till montage av olika slag 
och den kan bli tagen i anspråk av 
en individ eller en grupp; kartan 
kan skissas upp på en vägg och 
uppfattas som ett konstverk eller en 

 
När deltagarna delar sina ord och 
formuleringar med varandra bidrar det till 
en kontakt mellan olika upplevelser. 
Delandet utmanar den egna upplevelsen 
och upprättar en mottaglighet för 
fortlöpande dekonstruktion och konstant 
modifiering av densamma. Delandet kan 
plocka isär och ändra om en upplevelse; 
delandet kan anpassa en upplevelse eller 
ta den i anspråk i relation till andra 
deltagare och andra upplevelser. Därmed 
växer nya konfigurationer – nya kartbilder 
fram och pockar på uppmärksamhet. Vi 
kan uppfatta dessa som konstverk, eller 
som (re)konstruktioner för handling. 



39 

konstruktion för politisk handling 
eller kanske meditation. 
  
Kartan som formas i stunden är en 
konsekvens av ett arbete som tar 
sin utgångspunkt i rhizom och dess 
multipla in- och utgångar. När du 
följer en på förhand färdigritad 
karta hänvisas du till att leva och 
tala på villkoret att varje linje, 
rörelse och skeende som går 
utanför mallen är blockerad. I och 
med denna blockering stängs 
rhizomen in i en mall och det som 
är föremål för vårt intresse 
förvandlas till något som påminner 
om ett rotat träd – det blir därmed 
till en återvändsgränd. 
Återvändsgränder av detta slag är 
oundvikliga och bör alltid 
uppmärksammas och placeras in på 
den nya typ av karta som i stunden 
skapas och växer fram, vilket kan 
öppna för flyktvägar i form av nya 
linjer, rörelser, skeenden och 
riktningar. På så sätt skapas en 
möjlighet att fortsätta att upprätta 
rhizomatiska kopplingar.  

 
Delandet tar sin utgångspunkt i en flerfald 
av rhizom och dess multipla in- och 
utgångar. När du följer förutbestämda 
idéer om vad delande innebär blockeras 
vissa av de vägar som delandet kan ta och 
dess rhizom förvandlas till 
återvändsgränder. Vår erfarenhet är att 
återvändsgränder ofrånkomligen bildas. 
En anledning till detta är vår fostran i att 
följa etablerade kartor – sätt att bete sig, 
tänka, skriva, tala, måla, föra kroppen 
m.m. Återvändsgränder bör alltid 
uppmärksammas för att därmed öppna 
upp för andra rörelser, skeenden och 
riktningar och på så sätt upprätta nya 
rhizomatiska kopplingar. Gestalten musik-
dikt-tystnad följer färdiga principer om 
hur man bör förhålla sig till delandet och 
till varandra. Dessa principer skapar å ena 
sidan ett territorium med sina specifika 
återvändsgränder, men syftar å andra 
sidan även till att de-territorialisera de 
tidigare mer hierarkiskt organiserat 
territorium som deltagarna bär med sig, 
för att på så sätt plocka isär traditionella 
blockeringar som försvårar ett 
rhizomatiskt utforskande.  



40 

Kartan som växer fram har flera 
ingångar och utgångar. Vi kan följa 
återvändsgränder för att synliggöra 
signifikanta maktcentra och 
subjektiva affekter och på så sätt 
möjliggöra förändrande handling. I 
spåren av rhizomatiska linjer, 
rörelser och skeenden skapas nya 
kartor vari rötter bryts och nya 
koncept, förutsättningar och 
mönster etableras. 

 
Upplevelsen och delandet har flera 
ingångar och utgångar. Genom att 
utforska upplevelsen tillsammans kan vi 
som deltar synliggöra blockeringar, 
erfarenheter och affekter och på så sätt 
bryta upp dem i syfte att möjliggöra 
förändrande handling. Genom processer 
som genereras av mötet och i 
konfrontationen med gestalten musik-dikt-
tystnad skapas nya kopplingar och ytor att 
handla utifrån såväl i det omedelbara 
sammanhanget som i den vardag som 
respektive deltagare – inklusive 
processledaren/pedagogen – återvänder 
till efteråt. 
  

Deleuze och Guattaris kartografi är inte relativistisk. Den bär på en radikal etik 
som är fundamentalt anti-hierarkisk och anti-fascistisk. I motsats till den 
vedertagna läsningen av deras filosofi vill vi hävda att den de facto bär på en 
normativ etik. Denna etik är sammankopplad – eller kanske till och med 
synonym – med deras ontologi. Precis som med Barads (2007) ethico-onto-
epistemologi är deras ontologi sammankopplad med en anti-hierarkisk etik 
eftersom deras ontologi är platt och därför i grunden icke-hierarkisk. 
Gemensamt för både ontologin och etiken i Deleuze och Guattaris (och Barads) 
filosofi kan sägas vara jämlikhet i den dubbla bemärkelse som Bryant (2011) 
skriver om: dels en ontologisk jämlikhet (att alla existenser existerar utifrån 
samma villkor), dels en etisk jämlikhet (att alla existenser bör existera utifrån 
jämlika relationer till varandra). Deleuzes (1990/2015) ontologi är jämlik i den 
meningen att den utgår från en ständig tillblivelse utifrån icke-hierarkiska 
skillnader. Detta kan vi enbart bejaka och inte bedöma. Av denna anledning 
tillskrivs han ofta en anti-moralistisk hållning. Vi menar dock att Deleuzes etik, 
som även genomsyrar hans och Guattaris verk och som är sammankopplad med 
hans ontologi, faktiskt upprättar en gränsdragning mellan vad som är moraliskt 
gott och ont. 

Deras etik bygger på en strävan efter det som ger störst möjlighet åt att hålla 
skillnadsproduktioner vid liv – detta är det imperativ deras etik utgår från och 
är därmed det enda vi på förhand kan definiera som gott. När vi i gestalten 
uppmanar deltagarna till att ”lägga märka till, utan att värdera eller tolka” 
handlar det således inte om att uppmana dem att hänge sig till en relativistisk 



41 

hållning. I stället ger vi dem ett annorlunda moraliskt imperativ att 
uppmärksamma skillnader bortom etablerade hierarkier. 

 

En kartografisk pedagogik 
 
Som vi försökt visa rör sig kunskapers tillblivelser i och genom rhizomatiska 
flöden. Kunskapers tillblivelser kan utifrån denna definition inte fångas, 
förutses eller formaliseras på samma sätt som traditionellt lärande och det 
som vi av tradition kallar för kunskap (en kunskap som förmedlas genom ord 
och som sägs representera verkligheten så som denna verklighet träder fram 
genom orden). Därmed är det svårt att tala om en metod för rhizomatiskt 
förankrade kunskapers tillblivelser. Inom pedagogiken har man på senare år 
varit försiktig med att tala i termer av metod för sådana kunskapers tillblivelser, 
för att undvika förenklande formaliseringar. Vi menar dock att vi behöver 
utforska frågan om hur vi kan gå till väga för att skapa förutsättningar för en 
pedagogik där vi uppmärksammar kunskapers rhizomatiska tillblivelser i vår 
tillvaro.  

Med gestalten musik–dikt–tystnad vill vi visa på hur vi i ett pedagogiskt 
sammanhang skapar rum för tillblivelseprocesser, rum för flerfaldighet och 
diffraktion. Detta innebär dock att hänsyn måste tas till alla de etablerade 
förgivettaganden, maktanspråk och hierarkier som annars begränsar det 
pedagogiska arbetet. Överväganden behöver tas såväl i förberedelser som i 
upplägg och genomförande – i stort som smått och utifrån ett beaktande av alla 
de myter som vävts och vävs kring såväl deltagarnas som processledarnas 
respektive liv. Allt detta är dimensioner som utmanas och som sätts i rörelse på 
nya sätt och därmed inverkar på arbetet.  

Vi talar om kunskapande – som en förlängning av rhizomatiska processer och 
som en ontologisk förutsättning för människans tillblivelse. Detta kunskapande 
åtskiljer inte de fysiska och biologiska dimensionerna av mänskligt vara från de 
språkliga och reflexiva dimensionerna vari kunskap samlas i ord eller text. 
Kunskapande omfattar hela spektrat, och rör sig ständigt i dess olika flöden av 
flerfaldighet. 

Utifrån våra diffraktiska analyser av gestalten musik-dikt-tystnad ser vi två 
aspekter som är avgörande för en kartografisk pedagogik som tar sin 
utgångspunkt i ett beaktande av tillvarons rhizomatik och de konsekvenser detta 
får och hur en sådan typ av pedagogisk intervention kan komma till uttryck i 
rummet. Gestalten musik-dikt-tystnad, så som vi tillämpat den, är ett exempel 



42 

på hur ett kartografiskt pedagogiskt arbete kan organiseras och är därtill ett 
exempel på en pedagogisk hållning de förgivettaganden vi bär med oss. Här 
erkänns och efterfrågas människans implicita kunnande i relation till det 
explicita kunnandet (Stern, 2005), utan att åtskiljas som dikotomier. Den 
pedagogiska riktningen för ett sådant arbete konstitueras av såväl det fysiska 
rummet med dess utrustning som det formella, det sociala, det rituella och 
mellanmänskliga och det teoretiska, etiska och filosofiska rummen (Apelmo, 
2024). Sammantaget utgör dessa rum utgångspunkten för ett sådant arbete.  

Deleuze och Guattari (1987/2013) talar om en kartografisk metod för 
kunskapers tillblivelser inom filosofin. Den går ut på att ständigt skapa nya 
kartor snarare än utgå från färdiga – ett anti-hierarkiskt experimenterande 
initierat av människan i och med världen. Medan traditionella metoder för 
lärande handlar om att förstå och reproducera det redan befintliga, det 
upptrampade och de begränsningar vi tar för givet, syftar den kartografiska 
metoden till ett lärande utifrån tillblivelser där skillnader synliggörs och som 
möjliggör att något nytt tar form. En kartografisk metod handlar således inte om 
tillägnandet av redan etablerad kunskap utan om ett aktivt kunskapande. Genom 
att frigöra sig från de etablerade kartorna möjliggör den kartografiska metoden 
att något nytt träder fram. På detta sätt utmanas den etablerade kunskapen – den 
kanske omformuleras eller förkastas, eller så sätts den in inom ramen för en ny 
kontext och förstås därigenom. I gestalten musik-dikt-tystnad utformar 
processledare nya kartbilder tillsammans med deltagare. 

 

Riktning, struktur och subjekt 
Deleuze och Guattaris imperativ innebär att uppmärksamma skillnader och att 
premiera skillnadernas produktion framför ett upprätthållande av hierarkier. 
Detta imperativ synliggör, menar vi, det mänskliga subjektets roll i en 
kartografisk pedagogik eftersom detta subjekt i sig är och därtill kan skapa 
apparatuser som genomsyras (eller åtminstone strävar efter att genomsyras) av 
detta imperativ. 

Detta imperativ tar form och gestaltas i musik-dikt-tystnad genom dess tre 
principer: (1) principen om att uppmärksamma snarare än att värdera och tolka, 
(2) principen om att närvara i stället för att prestera, och (3) principen om att 
dela med sig av tankar och erfarenheter utifrån ett ömsesidigt värnande av den 
egna och andras integritet. Vi menar att dessa tre principer bär en etik som berör 
och därmed påverkar de människor som är involverade – här återfinns en 
jämlikhet som möjliggör tillblivelser, vilket är av pedagogisk vikt. Denna 



43 

utgångspunkt är central för den kartografiska pedagogikens möjliggörande av 
kunskapers tillblivelser och ligger i linje med innebär vissa avgörande 
normativa ställningstaganden, så som all pedagogisk praktik. 

Gestaltens tre principer syftar till att undvika en värdemässig relativism till 
förmån för ett förhållningssätt som ligger nära den etik vi beskrivit. Genom att 
betona uppmärksamheten, närvaron och delandet skapar de ramar som 
premierar skillnader utan att öppna för en dualistisk och hierarkisk relativism.   

Skillnaders roll i såväl kunskapande som kunskapers tillblivelser synliggör att 
varken kunskapande eller kunskapers tillblivelser är en uteslutande mänsklig 
praktik, precis som Barad påpekat. Deleuze och Guattaris filosofi, menar vi, är 
ändå subjektsorienterad och antropocentrisk. Det intressanta är inte huruvida de 
lyckas decentralisera människan som subjekt, utan snarare på vilka sätt 
människan är en del av världen och världen är en del av människan. I linje med 
vad Barad påpekar menar vi att utmaningen ligger i att förstå människans roll 
på ett nytt sätt. Människan upptäcker att villkoren för att bli till delas med alla 
andra fenomen. Det går inte att komma bort från att människan blir till utifrån 
skillnader – i stället för att pedagogiska och politiska interventioner låser fast 
dessa, bör de hålla dem i rörelse.  

Problemet med den västerländska idétraditionen, menar vi, är inte att människan 
har positionerats som subjekt, eller ens att människan placerats i centrum för 
filosofin (något som förefaller uppenbart eftersom filosofiska och teoretiska 
konstruktioner är apparatuser initierade av människan). Problemet är att den 
ontologi och etik som varit dominerande i denna idétradition i första hand har 
varit hierarkisk. I stället för att förstå hur människan som en apparatus i sig såväl 
som apparatuser formade av människor påverkar och påverkas i och genom 
världen har man utgått från att apparatuser reflekterar världen som objekt. 
Precis som att vi inte kan förstå kunskap som något frånkopplat världen kan vi 
inte förstå kunskap som något frånkopplat ett mänskligt subjekt, även om detta 
subjekt inte är autonomt i själva kunskapernas tillblivelser.  

En kartografisk pedagogik måste bryta upp, ifrågasätta och ibland förändra den 
kunskap vi tar för given, men för att dess anti-hierarkiska hållning inte ska 
övergå till att bli relativistisk och öppna upp för mikro-fascism (Deleuze & 
Guattari, 1987/2013) krävs riktning och struktur. Freire (1972/2021) visade i 
sin banbrytande De förtrycktas pedagogik hur motstånd mot förtryck historiskt 
sett endast ersatt en förtryckare med en annan eftersom förtrycket och 
förtryckaren är internaliserad i de förtryckta. Av denna anledning är principer 
för en jämlik etik avgörande för att ständigt motsätta sig hierarkiska strukturer, 
i stället för att enbart förändra deras ansikte. I gestalter så som ”musik-dikt-



44 

tystnad” finns initialt denna risk. När vi frångår traditionella idéer om ”rätt” och 
”fel” finns en risk att vi enbart ifrågasätter det dominerande sättet att 
kategorisera världen i ”rätt” och ”fel”. I stället för att rikta vår uppmärksam mot 
skillnader som föregår dessa kategorier ändrar vi i detta fall enbart hur vi 
definierar dem. Detta gör att hierarkin mellan det som är ”rätt” och det som är 
”fel” fortfarande återstår och är lika förenklad som tidigare – det enda som 
förändrats är vad vi placerar på toppen av hierarkin. Detta i stället för att i 
grunden ifrågasätta denna typ av dualistiska förhållningssätt till verklighet 

Utifrån vår läsning av Deleuze & Guattaris A Thousand Plateaus (1987/2013) 
menar vi att deras kartografi både har en tydlig moralisk riktning och en idé om 
det mänskliga subjektet som kan utmana hur vi tänker kring utbildning. Deras 
filosofi är mindre antropocentrisk än traditionell västerländsk filosofi, men den 
är fortfarande antropocentrisk och detta möjliggör dess relevans för 
pedagogiken som i sig är en antropocentrisk praktik. 

Det etiska och pedagogiska målet i gestalten musik-dikt-tystnad är att skapa rum 
– ett tillblivelsernas laboratorium, för att uttrycka det annorlunda – där 
deltagarna får erfarenhet av- och förståelse för hur man kan uppmärksamma 
kunskapers tillblivelser, även om dessa kunskapers tillblivelser aldrig följer en 
förutbestämd eller statisk gång. Gestalten, menar vi, har potential att aktivera 
en uppmärksamhet hos människan som deltar i den så att deltagarna därigenom 
subjektifieras och tydliggöras som apparatuser med en särskild agens i en 
bredare utsträckning och i intra-aktion med andra agenser. 

En pedagogik som intresserar sig för kunskap måste uppmärksamma skillnad 
och vara hängiven en etik som premierar skillnader. Vår idétradition gör att en 
sådan uppmärksamhet kräver tydliga ramar eftersom vi inte är tränade i den 
typen av uppmärksamhet och närvaro utan i stället är tränade i att kategorisera 
och rikta vår uppmärksamhet mot avgränsade enheter och topologiska 
strukturer. Av denna anledning menar vi att vi behöver forma och initiera 
apparatuser som hjälper oss att förhålla oss annorlunda till de pedagogiska rum 
som vi bjuder in till. Den gestalt vi presenterat och analyserat i detta kapitel är 
ett försök i denna riktning och ska ses som ett bidrag till utforskandet av hur en 
kartografisk pedagogik kan se ut i praktiken. 
 
 

 
 
 



45 

 
 
Referenser 
Apelmo, P. (2009). EXA; Expressive Arts – Uttryckande konst. Tillämpning i 

skola och socialtjänst – teoretiska perspektiv och exempel. (Rapport 
Pedagogiska rapporter). Lund: Lunds universitet, Pedagogiska institutionen. 

Apelmo, P. (2024). Med bilden som språk. Bildarbetets praktik och filosofi. 
Stockholm: Vulkanmedia 

Barad, K. (2007). Meeting the Universe Halfway. Quantum Physics and the 
Entanglement of Matter and Meaning. Durham: Duke University Press. 

Bryant, L.R. (2011). The Democracy of Objects. Michigan: Open Humanities 
Press. 

Deleuze, G. (1990/2015). Logic of Sense. London/New York: Bloomsbury. 

Deleuze, G. (1994/2014). Difference and Repetition. London/New York: 
Bloomsbury. 

Deleuze, G. & Guattari, F. (1987/2013). A Thousand Plateaus. London/New 
York: Bloomsbury. 

Freire, P. (1972/2021). De förtrycktas pedagogik. Stockholm: Trinambai. 

Haraway, D. (2008). When Species Meet. Minneapolis: University of Minnesota 
Press. 

Lundkvist, H. (2024). Tvetydighetens pedagogik. En läsning av Paulo Freires 
filosofi genom Hegel. Stockholm: BoD 

Stern, D. (2005). Ögonblickets psykologi. Stockholm: Natur & Kultur. 

Winnicott, D.W. (1982). Playing and Reality. New York: Routledge. 

Wärja, M. (2018). Art-based Psychotherapy for Women Recovering from 
Gynecological Cancer: A Randomized Trial Evaluating the Effects on 
Psychological Outcomes. Aalborg: Aalborg Universitet, Institut for 
Kommunikation og Psykologi, Musikterapi - CEDOMUS   



46 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FORSKERE OG BARNEHAGELEDERE  
I FORSKNINGSAPPARATUSER  
 
Audun Forr og Merete Moe 
 

Innledning – en plass må man begynne,  
men les gjerne fra midten 
 
Formålet med denne artikkelen som også handler om nordiske rhizomer, 
er å undersøke hva som skjer i forskningsprosesser hvor forskeren har 
inntatt en mer aktiv og dialogisk rolle enn det som er vanlig, med fokus på 
forskningsapparatuser som skapes/produseres innenfor for eksempel 
barnehagefeltet. Apparatuser er åpne for kontinuerlige sammenfiltringer og 
materielle-diskursive endringsprosesser, uten indre grenser. Johansson m.fl. 
(2021, s.5) beskriver forskningsapparatuser som sammenkoblinger av mange 
ulike komponenter som stemmer, kropper etc som intra-agerer med data. 
Forskere bidrar aktivt med å produsere forskning/kunnskap i/gjennom 
forskningsapparater som forskere selv er med og skaper (Lenz Taguchi & 
Palmer, 2015, s. 87). Postkvalitativ forskning handler om måter å reorientere 
tanker og å være i/med verden (Johansson m.fl. 2021, s 4). 



47 

Denne teksten, denne artikkelen er et kutt i en sammenfiltring av våre to 
praksiser og prosjekter. Vi går mye sammen med Karen Barad i vår tekst. I 
denne teksten presenterer vi begge agentiske kutt fra våre prosjekter, men 
samtidig blir prosjektene sammenfiltret i det som blir nye kutt, nye 
diffraksjoner. Som Barad skriver så blir det nye produksjoner når det blir nye 
kutt, ulike apparatuser og sammenfiltringer endrer de agentiske kuttene, det blir 
bevegelser i begge våre prosjekter når de sammenfiltres. Våre to praksiser, våre 
to prosjekter kan leses hver for seg, men de kan også leses sammen, de blir som 
bølger som brytes. De kan gå ved siden av hverandre til de møter noe som bryter 
dem, som en fabulerende samtale, et kunstverk, et dikt, en teori, en tanke fra 
den andre, når de møter og inngår i forskningsapparatuser. Bølger kan skape 
interferens, enten kan våre sammenfiltringer legge seg oppå hverandre og bli en 
større bølge, en konstruktiv interferens, eller så kan de møtes slik at de blir 
mindre og mer destruktiv interferens (Barad, 2007).  

Wyatt et. al. (2011) skriver om samarbeidende skriving. Det å skulle samarbeide 
om å skrive kan være et eksperiment man kan gjøre fra innsiden, ved å skrive 
med hverandre og å skrive med Karen Barad for vår del, og flere andre også. 
Wyatt et al (2011) skriver sammen med Deleuze, men det er ikke et poeng å 
lage en plan for å vise hva man allerede kan, de vil utforske hva som kan 
produseres når de skriver med og til hverandre, og med Deleuze. Vi (Audun og 
Merete) skriver hver våre deler, vi skriver dem sammen i en felles tekst som blir 
en sammenfiltring. Vi skriver også til hverandre, med forslag om endringer, 
vurderinger og funderinger. Vi har ofte med oss Karen Barad, og vi har med oss 
mange andre. Vi skriver oss gjennom våre prosjekter som får nye kutt, nye 
produksjoner, som brytes i andre og nye diffraksjoner og vi inngår i stadig 
nye forskningsapparatuser som vi prøver å se fra ulike posisjoner. Vi skriver 
om kunst, filosofi, fabuleringer, våre prosjekter, diffraksjoner, affekter, 
skriving, subjektposisjoner/-diffraksjoner. Alltid med forskningsapparatuser 
og sammenfiltringer, alltid på jakt etter å se hvilke rhizomer og linjer vi kan 
oppdage med ulike diffraksjonsapparat.  

 

 
 
 
 



48 

 
Forskningsapparatusforståelser 
 
Forskning og kunnskapsforståelser beveges av ulike paradigmer, vi snakker om 
ulike vendinger. Først den språklige vendingen, og fra 1980-tallet dukket flere 
vendinger opp parallelt: ”en performativ, en kroppslig vending, en affektiv 
vending og en materiell vending, som kan betraktes som ontologiske skifter og 
hvordan verden hele tiden blir til” (Østern og Dahl 2019, s. 30). Her er det større 
fokus på hvordan ting er i bevegelser/tilblivelser og samtidig sammenfiltret, noe 
som innebærer at alt virker på alt for eksempel i våre forskningsapparatuser. 

I vår forståelse er teorier aldri rene, de er ikke statiske, de er i bevegelse og 
vanligvis ikke helt avgrenset mot andre teorier, som samtidig er i bevegelse 
(MacLure, 2010; Leirpoll, 2019). Vi gjør bruk av sammenkoblinger mellom 
ulike teoretiske tilnærminger, noe som kan ha kraft til å åpne opp for nye tanker 
og ideer. Tilblivelser, bevegelser og stadige endringer i diskurser/forståelser og 
ledelseshandlinger vektlegges her, mer enn kunnskapsproduksjoner. Vår ide er 
å diskutere forskningsapparatuser som skapes med tid og rom og materialiteter 
og ledere og forskere som aktive og produktive deltakere, og hva som skjer når 
forskere samtidig beveger seg mellom ulike posisjoner, for eksempel som 
forskere og ledere i barnehagen.  

Begrepet apparat (-user) er hentet fra Karen Barad (2007). Gunnarsson & 
Bodén (2021, s.16) slår fast at fenomener som studeres i forskning alltid er 
tett sammenvevd med hvordan det studeres – derfor brukes begrepet 
forskningsapparat innen posthumanistisk terminologi. Gunnarsson & Bodén 
understreker samtidig det bevegelige og blivende i kunnskaping. 

Gergen (2015) foreslår at forskning bør legge mer vekt på affektive og 
performative perspektiver. En mer eksplorerende og verdibasert forskning 
åpner for nye tanker og praksiser. Manning viser til canadiske forskere som 
spiller inn at kunstbasert forskning kan utfordre kunnskapssyn og kunnskaping. 
Her brukes en middelaldersk forståelse av kunst, kunst som å være på vei mot 
noe. Dette kan kobles med posthumanismens tanke om at alt er i bevegelse 
alltid. Kunsten er i bevegelse, det er en prosess (Manning, 2015, s. 121).  

 

 
 



49 

Kunst i forskningsapparatuser og 
forskningsapparatuser i kunst 
 

 
Jeg (Audun) skriver meg selv inn 
i midten i min autoetnografiske 
tilnærming til min forskning. Det 
er en posthumanistisk inngang til 
mine affektive logger og bruken 
av et kunstverk i form av et maleri 
som affektive data. Maleriet  
ble malt og produsert i en 
sammenfiltring av den lokale 
kunstneren Kristin Eggen Vårvik, 
hun fikk min prosjektbeskrivelse 
som grunnlag for maleriet. Hun 
fikk ellers frie tøyler, men våre 
tidligere møter og dialoger vil 
også inngå i sammenfiltringa og 
produksjonen av det som kommer 
ut på lerretet. En autoetnografisk 
forskerrolle, som da blir en del  
av ulike forskningsapparatuser,  
blir i midten. Maleriet og de 
affektive loggene fra et 

øyeblikks/potensialitets/bilde av en (barnehage)ledelse i bevegelse blir 
analysefilosofert rundt ved at de kobles inn i sammenfiltringer med ulike 
diffraksjonsapparat. De vil både være en del av rhizomer og produsere rhizomer 
og vil bryte med rhizomer. Selv om jeg (Audun) vil skrive inn kunst i  
en rhizomproduserende forskningsapparatussammenfiltring er det verken 
hensiktsmessig, ønskelig eller kanskje heller ikke mulig å se på det isolert fra 
de affektive loggene og andre rhizomproduserende sammenfiltringer kunsten 
inngår i. 

Et kunstverk i form av et maleri vil alltid være i bevegelse. Her fra kunstneren 
får forespørselen, videre til at hun får prosjektbeskrivelsen, prosessen med å 
produsere maleriet, til jeg får maleriet og til jeg bruker det som data i prosjektet 
mitt. Bevegelsen slutter ikke selv om prosjektet er avslutta, maleriet henger i 
stua mi, det fortsetter å produsere i sammenfiltringer når jeg ser maleriet henge 
der. Det er fortsatt med når jeg foreleser om det, når jeg forteller om det, når 

Figur 1 ”Når ordene danser i takt”, Kristin 
Eggen Vårvik, 2018 



50 

andre ser maleriet. I ulike sammenfiltringer produserer bildet ulike stemninger, 
affekter, følelser og tanker, det produserer rhizomer i alle bevegelsene og 
sammenfiltringene. Det vil i så måte kunne inngå i et forskningsapparatus. 

Både forskeren og kunstneren er en del av verden, en del av sammenfiltringene, 
en del av rhizomene. Både forskeren og kunstneren er en del av verden som 
produserer nye verdener, som produserer nye sammenfiltringer, som produserer 
nye rhizomer. Forskeren og kunstneren vil begge være diffraksjonsapparater i 
sammenfiltringene, forskeren som diffraksjonsapparat vil produsere ord, 
setninger og mellomrom både mellom ordene og linjene. Kunstneren vil 
produsere et maleri, fargesammensetninger, penselstrøk og mellomrom mellom 
fargene, lerretet og figurene på bildet. Forskeren og kunstneren har en affektiv 
inngang til å være diffraksjonsapparat for å kunne se hvilke produksjoner de 
kan finne i de ulike sammenfiltringene, i de ulike forskningsapparatusene. 
Affektene som er uten retning, inngår i, og produserer rhizomer, kunnskaper og 
fluktlinjer.  

Gergen (2015) oppfordrer som nevnt, forskere til å presentere forskning som 
kunst, noe som engasjerer. Vi tenker at det for eksempel kan skje gjennom å 
vektlegge affektive og performative perspektiver med aktive og samskapende 
forskere. I performativ tenkning er det ingen idealer om at forskerens posisjon 
er objektiv, men heller aktiv og samskapende. Kunst er grunnleggende 
performativ. Gergens utfordring er: Hvordan kan performative tilnærminger til 
forskning fremstilles på liknende måter som kunst? Hvordan kan vi i 
forskningen legge mer vekt på det som engasjerer?  

Eksperimentering med performative tilnærminger hvor forskning presenteres 
på liknende måter som kunst, kan bidra til mer engasjement og nyskaping. En 
fremtidsorientert, verdibasert og eksplorerende forskning åpner for nye tanker 
og praksiser (Gergen 2015). Kan dette være en mulig innfallsvinkel for 
spredning av erfaringer og økning av forskningsinteresser i barnehager og ellers 
utenfor akademia? 

 

 
 
 
 
 



51 

Fabuleringer og samfabuleringer om glødende 
hendelser i affektive sammenfiltringer 
 
Filosofi begynner med undring, som relasjonell undring i materialer, kropper 
og tanker, sier MacLure (2013). I forskningsprosjektet Barnehageledelse i 
bevegelse (Bib) (Nissen, et al., 2020; Johansson et al, 2021; Moe et. al., 2023) 
har jeg (Merete) valgt en aktiv forskerrolle, med tanker om at jeg uansett ville 
komme til å være del av et forskningsapparatus. Med utgangspunkt i skygging 
(Czarniawska 2007), fulgte de tre forskerne ledere og lederteam i fire enheter 
med totalt ti barnehager i til sammen ni uker. Forskergruppa som alle hadde 
lang erfaring som tidligere styrere, hadde løpende mer eller mindre 
samfabulerende samtaler (Johansson 2015) med lederne underveis og etter hver 
uke med skygging, både enkeltvis og i grupper. De hadde altså en mer aktiv 
rolle enn det som er vanlig innenfor skygging, men i noe ulik grad. Et av 
forskningsspørsmålene i prosjektet var: Hvordan påvirkes og berøres lederne og 
lederteam av deltakelse i forskningsprosjektet Bib? 

I samfabuleringer kommer det frem ytringer som: “ja, det går jo gjennom 
hodet; at å ja, hun (forskeren) kommer i dag (…) og så er det kanskje sånn at 
du unnlater å gjøre ting den dagen, nei, det kan vente til i morgen for da er ikke 
hun her…” En annen leder forteller at hun tror det hadde blitt kjedelig for 
forskeren om hun bare satt og skrev hele dagen: “men jeg har jo slike dager 
også”. Her tar lederne hensyn til hva de tror vil være mest interessant for 
forskeren å være med på. Forskerens fysiske tilstedeværelse produserer altså 
nye fluktlinjer ved valg av eller unnlatelse av gjøremål. Under skyggingen blir 
forskerne invitert inn i hendelser, som skaper spenninger og vibrasjoner i tanker 
og ideer (MacLure 2013). Gunnarsson & Bodén peker på at ambisjoner i 
postkvalitativ metodologi nettopp er å “skape en forskningsprocess i samspel 
med den praktik som utforskas” (2021, s. 13).  

 

Ved noen få tilfeller ble forskerne ikke inkludert gjennom fysiske sperringer 
som en lukket dør, noe som produserte ulike bevegelser i forsknings-
apparatusene mellom forskerroller og lederroller. I en hendelse førte dette 
til at forskeren beveget seg mellom ulike apparatuser som forsker og tidligere 
leder, hun skriver feltnotater om hvordan hun slites mellom ulike roller 
(Johansson et. al., 2021). I en annen hendelse trakk forskeren seg tilbake da en 
dør ble lukket. Her var forsknings-/leder-apparatuset på runde i barnehagen, og 
avdelingsleder gikk inn på et grupperom sammen med et barn som får 
spesialpedagogisk oppfølging. I den samfabulerende samtalen etterpå, kommer 



52 

det frem at lederen trodde forskeren gikk fordi hun syntes det ble forstyrrende 
for forskningen med mange folk, mens forskeren gikk fordi noen lukket en dør. 
Kanskje hadde lederen forestillinger om at forskeren ikke ville ha forstyrrelser 
i forskningen? Den lukkete døra som materiell avstengning fikk altså helt ulik 
betydning i disse to hendelsene (Johansson et. al. 2021). Felles for begge 
hendelsene er at det produseres fortolkninger. Begrepet apparatus forstås her 
som et verb, som noe produktivt og bevegelig. Både forskeren og lederen blir 
til - sammen med hendelser som gjør inntrykk, som vekker interesse og 
nysgjerrighet, og som kan tolkes forskjellig. 

MacLure (2013) beskriver glødende hendelser med kapasitet til å produsere 
undringer og nye tanker, det er hendelser som berører, som vekker interesse og 
nysgjerrighet, hendelser som produserer affekter. Glødende data vil samtidig 
være problematisk for enhver form for analyse, hvis du ser etter 
generaliseringer, meninger og mønstre. I denne artikkelen vil vi imidlertid med 
utgangspunkt i glødende hendelser, agentiske kutt og diffraktiv analyse (Østern 
& Dahl 2019; Lenz Taguchi & Palmer 2013) og analysefilosofering (Forfatte 1, 
2018), heller fabulere/spekulere om hvordan forskningsapparatuser er 
virksomme og produktive. For oss er det opplagt at forskerne er sammenfiltret 
med de materielle/diskursive intra-aksjonene (Barad 2007; Deleuze & Guattari 
2013).  

Flere av lederne i Bib-prosjektet er opptatte av responser de får gjennom 
dialoger med forskerne: ”Jeg tenker at da kan jeg kanskje få mer 
tilbakemeldinger også (…). Jeg suger det til meg, jeg. Jeg bruker det. (…) 
Faktisk ha med seg noen som ser hva du holder på med, stiller kritiske og åpne 
spørsmål i forhold til; hva tenkte du og gjorde du nå?(…) Det er egentlig en 
ensom rolle det å være leder”. Lederne inviterer forskerne inn, men i noe ulik 
grad, ettersom vi (de tre forskerne i prosjektet) har signalisert litt forskjellige 
tanker om roller. Flere av lederne uttrykker imidlertid at det er verdifullt å kunne 
snakke om hendelser med forskerne som er til stede, forskere som samtidig 
kjenner lederjobben. ”Jobben blir mye mer spennende når man får inn den 
dimensjonen og det synes jeg har vært veldig artig, det å ha deg med på laget 
og at man kan ta seg tid til å tenke de tankene, hvorfor gjorde du det og hvorfor 
ble det riktig for deg? Hva tror du den ansatte tenkte? Disse refleksjonene...”  

I analysen lar vi oss inspirere av begreper fra kvantefysikken, først og fremst av 
diffraksjon som innebærer et brudd hvor ting kan ta en ny vending. Med 
diffraksjoner oppstår dermed noe nytt istedenfor å speile eller reflektere det 
samme tilbake (Barad 2007). Mønstre av forskjeller er det som fokuseres i 
diffraksjoner. Her er vi opptatt av hva data og hele forskningsapparatet gjør, 
ikke hva data representerer og betyr. Diffraksjon er både et teoretisk begrep og 



53 

et metodisk grep (Lenz Taguchi & Palmer 2014; Davies 2016; Johansson 2019). 
Diffraksjoner som analysebegrep kan forstyrre vanetenkningen gjennom å se 
etter/granske ulike tenkemåter om hendelsers flertydighet og kompleksitet. Det 
interessante er alt det nye som hele tiden skapes gjennom diffraksjoner. 
Bakgrunn for tenkningen er at Niels Bohr på begynnelsen av det nittende 
århundre oppdaget kvanteeffekter eller ulike brytninger (diffraksjoner) ved 
atomene. Eksperimenter med diffraksjoner gjorde at Bohr forlot den klassiske 
måten å tenke objekt – subjekt, men så på hele fenomenet som én enhet, et 
apparat eller apparatus som avdekker disse kvantefysiske fenomenene. 
Apparatus er et begrep som illustrerer hvordan alt henger sammen og virker på 
alt, også kalt assemblager, apparater eller maskiner (jfr. Deleuze & Guattari, 
2013; Sandvik, 2010). Slike apparatuser fokuserer på hendelser istedenfor 
representasjon (Østern og Dahl 2019). I diffraksjonsanalyse blir både ord, 
kropper, materialiteter og bevegelser aktive medprodusenter i 
forskningsapparatet, og sam-produserer analysen (Johansson & Otterstad, 2019, 
s. 17). Våre forskningsapparatuser er produktive, de er ikke passive, de 
produserer, samtidig som de er del av fenomenene, de er i verden samtidig som 
de er med på å produsere verden. Apparatuser er åpne for kontinuerlige 
sammenfiltringer og materielle-diskursive endringsprosesser, uten indre 
grenser. Dette kan oppfattes som et mer prosessuelt begrep for fenomenet 
assemblage, maskiner eller apparater (Barad, 2007; Juelskjær, 2019).  

I denne tenkningen konstitueres ledere, forskere, feltnotater, kunst og 
mangfoldige elementer i bevegelige apparatuser som kan få frem ulike og 
bevegelige praksiser. “The best of all worlds is not the one that reproduces the 
eternal, but the one in which new creations are produced, the one endowed with 
the capacity for innovation or creativity” (Deleuze, 1993, s 91). Data produserer 
kreative rom, med rom for det komplekse og “messy”. Data, tid og rom 
produserer stadig nye folder, også etter at prosjekter er avsluttet, 
forskningsapparatuser kan stadig være produktive, og hendelser kan dermed ses 
i nytt lys (Forr, 2018; Johansson et. al., 2021).   

 

Å starte på null i en diffraktiv inngang til 
analysefilosofering 
 
Apparatuser har åpne ender i alle retninger for kontinuerlige og stadig nye 
sammenfiltringer (Barad, 2007). I mitt (Audun) prosjekt er det ulike 
diffraksjonsapparater for å gjøre en diffraktiv analyse. Jeg har brukt begrepet 
analysefilosofering (Forr, 2018). Dette for å bryte både med det tradisjonelle 



54 

analysebegrepet, og for å bryte med det tradisjonelle filosofibegrepet. Det er et 
forsøk på å nulle ut begrepene og sette dem i bevegelse for å få nettopp en 
diffraktiv analyse. Deleuze og Guattari (2016) skriver om begrepet nullologi. 
Begrepet hentyder til å frigi ord fra sine opprinnelige betydninger, og gi ny 
betydning igjen og igjen, en tankeøvelse hvor man går fra det etablerte og til å 
kunne tenke ordene på nye måter (Deleuze & Guattari, 2016, ss. 374-380). 
Reinertsen og Flatås viser til at vi ved å bruke nullologi gir ordene ny kraft, de 
blir ikke lenger ord som har en forhåndsdefinert betydning. Det blir en annen 
vibrasjon i ordene når de nulles ut og konstrueres på nytt (Reinertsen & Flatås, 
2017, s. 51). Begrepene analyse og filosofering blir nullet ut ved å sette dem 
sammen, da får de nye betydninger i den nye konstruksjonen.  

Ved å sette sammen ord på nye måter, bruke ord på nye måter, og det som 
Reinertsen og Flatås omtaler som en poetisering av språket, vil ordene få en 
annen energi og de kan produsere andre ting som en del av en sammenfiltring 
og i et forskningsapparatus. En slik måte å bruke språket på viser ordenes og 
begrepenes potensialitet. På den måten kan jeg tenke at det å sette sammen 
ordene til analysefilosofering, og bruke det som diffraksjonsapparat kan jeg 
se/høre/lese/føle andre perspektiver og sammenfiltringer og få andre 
produksjoner av rhizomer i sammenfiltringer med mine data i prosjektet.   

Autobiografisk skriving er en form for selvdiffraksjon, det er kreative og 
dynamiske prosesser med tanke på å oppdage og utforske/lære om seg selv 
(Denzin, 2015; Reinertsen & Flatås, 2017). En autoetnografisk tilnærming 
plasserer forskeren som en åpenbar del av forskninga, i intra-aksjonene og 
sammenfiltringene, i de ulike forskningsapparatusene. Forskeren blir da i 
midten av sammenfiltringene som vi i denne artikkelen kaller 
forskningsapparatuser, midt i rhizomsammenfiltringer og midt i produksjonen 
av rhizomer og vil alltid være i bevegelse. Både de affektive loggene og 
kunstverket i form av et maleri er et forsøk på å fange et øyeblikksbilde, og 
nettopp prøve å oppdage mulige forskningsapparatuser og produksjoner av 
rhizomer og fluktlinjer. Rhizomer er alltid koblet til noe/n, nettopp da i ulike 
rhizomproduserende forskningsapparatussammenfiltringer. Her brukes affekt i 
betydningen som Deleuze og Guattari bruker det. De bruker affekt om noe 
som oppstår i mellomrommet mellom det pre-perseptuelle, mellomrommet 
i bevegelsen mellom det bevisste og det ubevisste (Andersen, 2015, ss. 
316-317).  

 



55 

Affekt/iv skriving  
 
Affekter er mangfoldige, sanselige, kroppslige, materialiteter som er vanskelige 
å beskrive, men oppleves som intensiteter (Østern og Dahl 2019: 34). Kroppen 
gjennomstrømmes av affekter gjennom for eksempel kunstopplevelser, ofte 
som kroppslige prosesser. Brian Massumi definerer affekter som kraft til 
bevegelser, sette noe i gang, og dermed kan det materielle oppfattes som mer 
kraftfullt (i Bjelkerud m.fl. 2008). Vi er aldri alene, affekt handler om 
sammenkoplinger til andre mennesker og fenomener som gjensidig virker på 
hverandre (Johansson og Otterstad 2019: 16), derfor har det relasjonelle stor 
betydning for hvordan vi opplever hendelser. Deleuze siterer Spinoza: ”Med 
affekter mener jeg krefter som virker på kroppens handlingsrom” (i Lerbak 
2019: 84).  

 

Jeg (Audun) har tidligere nevnt mine affektive logger. I et autoetnografisk 
prosjekt er det da skriving av mine egne opplevelser. Den affektive (fortsatt i 
deleuzeguattarisk betydning) inngangen til loggene tar med det pre-
perseptuelle, vibrasjonene og mellomrommene som jeg klarer å se/oppfatte. 
Logger fra to møter, som produserer ulike grader av formaliteter vil beskrive og 
fortelle om det som er sansbart, det synlige og hørbare blant annet. Når jeg 
velger å tillegge det affektive perspektivet, åpnes det for at jeg også skriver inn 
for eksempel følelsen i rommet, det åpner for å skrive inn vibrasjonene i 
mellomrommene, det åpner for å skrive om tanker og funderinger. Reinertsen 
og Flatås (2017) forteller om skrivingens potensialitet, for å kunne bryte opp, 
åpne opp og yte motstand. De viser til at skriving påvirker oss og har agens, 
”skriving er spekulasjon. Skriving er filosofi. Skriving er poesi. Skriving er 
tenking. (. . .) Skriving er kritikk er motstand som eget fag” (Reinertsen & 
Flatås, 2017, s. 22).  

I mitt eget prosjekt ble jeg overrasket over mine egne erfaringer når jeg leste og 
analysefilosoferte rundt det jeg hadde skrevet. Det ble nye sammenfiltringer, 
det er noe annet å skrive enn å lese, det ga nye produksjoner av rhizomer. I et 
slikt perspektiv vil man som forsker være sitt eget diffraksjonsapparat. Da kan 
skriving være en måte og få brutt bølgene for å se på de ulike elementene og 
gjøre en diffraktiv analysefilosofering. Her blir de affektive loggene en del av 
et forskningsapparatus, en sammenfiltring. Her kobler jeg inn nullologi igjen, 
og da vil skrivinga bli en poetisering av språket som Reinertsen og Flatås kaller 
det (2017, s. 22).  I likhet med poesien har et kunstverk i form av et maleri som 



56 

en del av en sammenfiltring, agens til å produsere nye tanker, forestillinger og 
ideer i affektive mellomrom. 

 

Bevegelser i/med/av forskningsapparatuser  
 
Deleuze og Guattari (2016) snakker om at skillene mellom verden, boka og 
forfatteren opphører og de inngår i en sammensetning (eller sammenfiltring som 
er begrepet vi har brukt i denne artikkelen), alt handler om sammenfiltringer, da 
verden, boka og forfatteren som virkelighet, re/presentasjon og subjektivitet/er 
(Deleuze & Guattari, 2016, ss. 22-23). Dette kan overføres til å se på kunsten 
som en aktør i en forskningsapparatussammenfiltring. Forskeren inngår i en 
sammenfiltring med kunstneren, med lerretet, med penslene, med malinga, med 
prosessen med å produsere bildet, med mellomrommene, med selve bildet. 

Tilblivelser er knyttet til en verden i bevegelse, og tar utgangspunkt i Deleuzes 
begrep devenir eller becoming, noe som konstant skapes (Østern & Dahl, 2019, 
s. 30). Tilblivelser som grunnlag for kunnskaping er omfattende, dyptgående og 
noe som samtidig gir grunnlag for endringer og forbedringer. Sentralt her er å 
utfordre ideen om stabile forskerposisjoner. Å åpne for bevegelser mellom ulike 
posisjoner/apparatuser, mellom ulike roller som forskere og tidligere ledere. I 
Bibprosjektet, er forskerne tidligere barnehageledere og veiledere, og 
innimellom går de nesten inn og ut av de ulike rollene, ettersom de er aktive 
dialogpartnere (Johansson et. al, 2021; Moe et. al..2023). Eksemplene med ”den 
lukkete dør” illustrerer noen av bevegelsene mellom ulike roller og samtidig 
hvordan ulike rhizomer og fluktlinjer produseres og spores. Rhizomer er 
utallige og uforutsigbare, så vi må erkjenne at vi kun ser de vi klarer å spore.    

Blivende forskere og innimellom blivende ledere, reiser etiske spørsmål. 
Johansson et. al.  (2021, s. 5) vektlegger hvordan etiske, politiske og sosialt 
ansvarlige forskere utfordrer etablerte strukturer for en mer rettferdig og 
bærekraftig verden inspirert av postkvalitativ forskning. De utfordrer 
tradisjonelle forskerposisjoner. Bevegelser mellom roller og posisjoner 
produserer affekter, affekter produserer tilblivelser, endringer, bevegelser, 
sammenfiltringer og og og... 

I deleuzeguattariske perspektiver er alt alltid i bevegelse. Andersen (2015) 
skriver om affektive data. Tar vi med oss det deleuzeguattariske perspektivet 
videre så viser hun at affektive data er synliggjøring og dokumentasjon av 
bevegelser, av blivelser. Affektive data vil inngå i sammenfiltringer, de vil bli 
en del av forskningsapparatuser. Slike data vil da være en hendelse, én mulig 



57 

virkelighet. Affektive data vil som en del av en sammenfiltring bli produsert 
av/i rhizomer og produsere nye rhizomer. Virtuelle data er del av dette, virtuelle 
data som øyeblikksbilder av hva som kunne ha skjedd eller som kan skje 
(Andersen, 2015, ss. 321-324). Dette synet på at data er affektive, at data kan 
bli produsert og samtidig produsere noe, vil kunne gi oss muligheter for å se og 
kjenne produksjoner, rhizomer og fluktlinjer i våre forskningsapparatuser. Det 
er ikke et ønske om å begrense eller ramme inn kompleksiteten, det er nettopp 
den vi i den posthumanistiske inngangen ønsker å bevare og produsere. 
Perspektiver med å kunne se affektive data og deres virtuelle potensialiteter er 
særlig aktuelle når affektive data som kunst inngår i forskningsapparatusene. I 
sammenfiltringa med det affektive perspektivet vil det gi oss muligheter for å 
spore virtuelle potensialiteter, som igjen produserer nye affektive data igjen og 
igjen. Det virtuelle og ulike tolkninger og affekter som blir produsert i en slik 
sammenfiltring med kunst, i form av for eksempel et maleri eller en sang, er sentrale 
deler av kunnskapinga som rhizomproduksjoner i forskningsapparatusene.  

 

Diffrakterte subjekter i forskningsapparatuser 
 
Et slikt syn på affektive data i et posthumanistisk og rhizomatisk perspektiv gjør 
det nødvendig å skrive seg litt innom subjekt og subjektposisjoner. Vi må 
kanskje se på subjekter, i flertall, ifølge Reinertsen (2015). Hun skriver at vi kan 
dekonstruere subjektet og ”skrive oss inn igjen” flere ganger, i nye 
sammenfiltringer og produsere rhizomer i ulike forskningsapparatuser 
(Reinertsen, 2015, s. 270). Her vil vi bruke Barads diffraksjonsbegrep. Ved å 
dekonstruere subjekter gjennom diffraksjonsapparatuser, og skrive inn 
subjekter igjen og igjen i forskningsapparatuser for å prøve og se hvilke 
rhizomer som blir produsert, hvilke rhizomer som kan bli produsert, hvilke 
rhizomer som kunne blitt produsert - og følge noen fluktlinjer i og mellom 
rhizomer og sammenfiltringer. Som forskere kan vi skrive ut subjektet, og 
diffraktere det gjennom å sette oss inn i forskningsapparatus-sammenfiltringer 
med bilder, musikk, skygging, fabulerende samtaler, tekster og affektive logger. 
Et diffraktert subjekt kan da være segmenterte linjer, linjer i bevegelse og 
flyktige fluktlinjer. I de affektive dataene vil vi selv, eller kunstneren som maler 
bildet eller tekstforfatteren som skriver sangen være en del av 
diffraksjonsapparatet som på ulike måter får fram de ulike delene i 
sammenfiltringene. Det blir ulike subjektiviteter, ulike subjektposisjoner og 
når vi videre bruker dette i våre prosjekter blir vi nye diffraksjonsapparater 
og nye forskningsapparatuser som produserer nye rhizomer og linjer. På 



58 

denne måten vil Barads diffraksjonsbegrep hjelpe oss til å se sporene etter 
linjene i de ulike subjektene og subjektposisjonene. 

Barad hevder at ”jeget” aldri kan skilles fra relasjonene det intra-agerer med, og 
blir sammenfiltret med, og at dette bare kan skilles gjennom agentiske kutt (i 
Leirpoll, 2015, s. 107). Agentiske kutt rekonseptualiserer teksten, hendelsene 
settes i nye sammenhenger og vi får mulighet til å se dem med nye blikk. 
Kuttene skapes av forskningsapparatusene, som flettverk av relasjoner og 
impulser, og ikke av den individuelle forskerens frie vilje, det er mye som spiller 
inn. Andre apparatuser produsert av andre forskere og andre teoretiske 
innfallsvinkler, ville skapt helt andre kutt. Selve tenkningen agentisk realisme 
er grunnleggende relasjonell, alt virker på alt (Barad 2007). Vi som forskere blir 
også påvirket av alt i forskningsapparatusene, samtidig som vi påvirker det vi 
forsker på/med/i.  

 

Bevegelser i data og diffraksjoner av sammenfiltringer 
 
Østern og Dahl forklarer diffraktiv analyse som å gjøre agentiske kutt (2019, s. 
31). Når vi her benytter agentiske kutt, rekonseptualiseres hendelsene, vi setter 
hendelsene i nye sammenhenger for eksempel gjennom kunst, teori og felles 
fabuleringer. ”Cuts are agentially enacted not by willfull individuals but by the 
larger material arrangement of which ‘we’ are a ‘part’” (Barad 2007, s. 178). 
Nye koblinger har noe til felles, men blir aldri helt det samme (Bjørkøy 2020). 
Østern og Dahl (2019) definerer læringssituasjoner som flytende mellom 
sammenfiltrete affekter, diskurser og materialiteter. Videre: ”Jeg skriver og 
tenker med posthumant apparatus, men jeg er fortsatt innenfor antroposentriske 
situeringer. Jeg er utenfor og innenfor. Ved å være i denne bevegelsen avslutter 
jeg ikke fortiden, da den alltid er del av fremtiden” (Østern og Dahl, 2019, s. 
31). Etter vår oppfatning er også ledelse noe som foregår i en flyt mellom 
relasjoner, samhandlinger, affekter, materialer, rom og eksisterende ideer og 
diskurser; alt virker inn på alt. 

Kunst, i ulike former, produserer affekter i forskningsapparatuser. Bildet som 
ble malt og produsert i sammenfiltringa med min (Audun) prosjektbeskrivelse 
har vært en del av forskningsapparatuset fra jeg sendte forespørselen, til bildet 
ble produsert, til jeg fikk bildet og med fortsatt nye potensialiteter i framtida. 
Mine posthumanistiske innganger underbygger at alt er i bevegelse og inngår i 
stadig nye sammenfiltringer, nye rhizomer, nye koblinger.  

 



59 

Før blir litt nå 

Jeg ser deg så levende for meg 
Ser smilet og glimtet ditt 
Vet at du fortsatt bor i meg  
Sånne minner som ikke blir slitt 
Og ordene som var dine 
De hører jeg fortsatt på  
Henter fram alt det fine 
Så det som var før blir litt nå 

     
   (Vårvik, 2021) 

 
Vi legger dette diktet her for å vise at tiden også inngår i forskningsapparatuser. 
Det som har skjedd i fortida, det vi har gitt et øyeblikksbilde av gjennom et 
maleri, en sang, en affektiv logg, skriving, det kan vi ta fram igjen og det 
produserer nye rhizomer og inngår i nye sammenfiltringer. Dion Sommer 
omtaler tidsaspektet i utvikling som at ”vi bruker tidsreiser for å skape 
kontraster til vår egen tid – det vil si: Vi gjør nåtiden eksotisk for å tydeliggjøre 
det særegne” (Sommer, 2018, s. 16). I mitt (Audun) sitt prosjekt jobbet jeg også 
med en (barnehage)ledelse i bevegelse. Både maleriet ”Når ordene danser i 
takt” og diktet ”Før blir litt nå” produserte, og produserer fortsatt noe, i 
sammenfiltringer med meg og med andre. I mine møter med enhetsleder var det 
hendelser som hadde skjedd tidligere som fortsatt var gjeldende i nåtiden, det 
var minner i form av tidligere sammenfiltringer som kunne hentes fram, som 
produserer nye ting i sammenfiltringer i nåtiden. 

I mitt prosjekt har jeg en affektiv logg fra et møte jeg deltok i, hvor jeg ikke 
følte jeg bidro noe særlig. På kvelden fikk jeg en SMS fra enhetslederen som 
var med på møtet som takket for ”støtten fra venstre” som hun kjente under 
møtet (Forr, 2018). Denne meldinga endret helt min egen oppfattelse av møtet 
som hadde vært. En liten melding gjør at min egen oppfattelse av min rolle i 
møte ble endret. Meldinga førte til at jeg nå produserte nye rhizomer og 
kunnskaper ut fra møtet og min autoetnografiske skriving i mitt prosjekt. Dette 
blir som i diktet til Vårvik, ”det som var før blir litt nå”. Rhizomatiske subjekter 
produseres i det Lenz Taguchi kaller ”multiple foldings and unfoldings of 
analyses” (2015, s. 714). Og avslutningsvis understreker hun at ”Our researcher 
practises can never be fixed, but must be invented again and again” (2015, s. 
715). Det blir stadig nye folder (Deleuze 1993).  



60 

Her kan vi følge en linje, en fluktlinje, til kunstverket ”når ordene danser i takt” 
(Vårvik, 2018) ble produsert. Da jeg sendte min prosjektbeskrivelse til 
kunstneren begynte det å produseres rhizomer. Dette ble et forskningsapparatus 
med meg, prosjektbeskrivelsen, kunstneren og kanskje telefonskjermen hvor 
hun leste beskrivelsen. De rhizomene som ble produsert koblet seg til hennes 
forståelse av de ordene som sto der. Ordene var i bevegelse og fikk nye 
betydninger, nye nyanser i sammenfiltringer med henne. Underveis i prosessen 
vil sammenfiltringene endres og det vil produseres nye rhizomer, både ut fra de 
nye sammenfiltringene, men også i den opprinnelige forståelsen av 
beskrivelsen. De nye rhizomene i nåtid kobler seg sammen med rhizomene i 
fortid og tidsbegrepet og tiden blir i så måte en del av sammenfiltringa og 
viktige i forskningsapparatuset. Produksjoner av bildet vil i et slikt perspektiv 
kunne fungere som et diffraksjonsapparat for tiden.  

 
Når det er varmt i november 

Jeg har et uklart bilde i minnet, det er noe jeg ikke forstår.  
Det er røtter som rører i sinnet, som tar næring av alt dem får. 
Et nettverk av tanker i hodet, et system uten linja og ord.  
En følelse driver rundt i blodet, på søk etter stier og spor.  

     
   (Cecilie B. Eide, 2016) 
 
Denne sangteksten gir en overgang hvor vi tar med oss tidsperspektivet videre 
inn i teksten for å se etter forskningsapparatuser med kunst som produseres og 
hva de produserer.  

 

Diffraksjon som verktøy i analysearbeidet 
 
Styrerne i forskningsprosjektet Bib som ble presentert tidligere, er også 
produktive, de løser problemer, yter tjenester og produserer noe hele tiden 
(Johansson et al., 2021). Barnehageledere/styrere har altså agens, de er 
performative. En styrer bemerker at hun har stor makt, og at lederes handlinger 
får stor kraft. En glødende hendelse er møtet i en arbeidsmiljøgruppe som tar en 
helt annen retning, fordi styreren senser stemningen og endrer møtets agenda: 
”Så hørte jeg bare sånn i venstreøret at det var ett eller annet som foregikk, som 
fikk meg til å skjønne at det var det her dette møte måtte handle om, som fikk 
meg til å prioritere å bruke tid på det istedenfor” (Nissen et. al., 2020, s 13). 



61 

Østern og Dahl (2019, s. 35) diskuterer hvordan forskerkropper og lærerkropper 
er aktivt og affekterende deltakende, noe som også kan være gyldig for 
styrerkropper når de går sine daglige runder i barnehagene. Kroppene påvirkes 
affektivt og er samtidig performativt og affektivt skapende. Denne tenkningen 
kan gjøre kunnskap mer bevegelig og åpne for nye perspektiver, 
sammenfletninger og tilblivelser (Barad 2007; Kolle Svensen 2019; Johansson 
2019). 

Teorier kan hjelpe oss med å se på hendelser med ulike blikk, men samtidig kan 
det være en fare at teoriene blir overstyrende, at vi som forskere ser etter 
bekreftelser på utvalgte teoretiske perspektiver. Diffraksjoner er et metodisk 
grep i analysearbeid, som kan åpne for nye perspektiver og bidra til 
produksjoner av nye kunnskaper gjennom diffraksjonsanalyse, undring og 
fabulering (Lentz Taguchi & Palmer 2014; Davies 2016; Johansson 2015). 
Ledere produserer kunnskap ved iblant å stå midt i det som skjer, og være del 
av hendelser, diffraksjoner og sammenfiltringer. Det viktige er ikke hva data er, 
men hva data gjør, det vil si at data også har performativitet. I vår studie, leser 
vi innsikter gjennom hverandre, som diffraktiv lesning. Langsom og dvelende 
lesning av både teori og empiri, åpner for forskjeller og flere linjer/fluktlinjer. 

 

Diffraksjonsbegrepet anvendes i forbindelse med kunnskapsbaser som en 
metode for å komme fram til ny innsikt på grunnlag av annen innsikt, gjennom 
både teori og erfaringer (Barad 2007). Kunst tenker med affekter og persepter, 
som virker inn på mulige tanker og handlinger. Dette skaper bevegelser og kan 
bidra til at handlingsrommet blir større eller mindre. 

 

Spor av rhizomatiske linjer og fluktlinjer i 
forskningsapparatussammenfiltringer  
 
Ben-Horin ”argumenterer for at kunsten har skapt et fundamentalt møtepunkt 
for emosjonelle, teoretiske, spirituelle, anatomiske, kreative og estetiske 
impulser gjennom menneskets historie” (Ben-Horin, 2015, s. 242). Kunsten kan 
da tenkes å være et møtepunkt, et agentisk kutt, en glødende hendelse, et 
diffraksjonsapparat og en hendelse som kan være gjenstand for diffraktiv 
analyse eller analysefilosofering for å spore og oppdage linjer, fluktlinjer og 
i/fra rhizomer i forskningsapparatuser.  

De ulike linjene rhizomet består av, er linjer med ulike dimensjoner og 
lagdelinger. De er fra segmenterte linjer som beveger seg sakte, det er 



62 

segmenterte linjer med en annen lagdeling som gjør at de beveger seg raskere. 
Så har vi fluktlinjer som bryter med territorier og går på tvers av de andre 
linjene, og er den maksimale dimensjonen. Rhizomer er oppbygd av platåer, 
platåer som alltid er i midten, og alltid i bevegelse uten å følge stier eller 
forhåndsbestemte ruter (Deleuze & Guattari, 2016, s. 21). Vi vil ta med disse 
linjene i bevegelsene i forskningsapparatusene som produseres når kunst inngår 
i sammenfiltringene. Det er ikke en oppdeling for å vise hvor den ene linja 
begynner og den andre slutter, det er en oppdeling for å kunne produsere og se 
kompleksiteter og multiplisiteter. Linjene og rhizomene kan aldri ses på som 
separate deler med avgrensninger, de er alltid i sammenfiltringer og vil alltid 
produsere og produseres.  

De segmenterte linjene har sakte bevegelser. De har solide lagdelinger og sprer 
seg sakte utover. Det blir langsomme, men solide produksjoner. Kanskje vil den 
lave hastigheten gjøre disse linjene lettere å se? Lettere å følge produksjonene 
til? Deleuze og Guattari understreker at dette ikke er linjer fra et punkt til et 
annet, men ikke-hierarkiske linjer uten noe senter (2016, s. 21).  

I mitt prosjekt (Audun) hvor kunst inngikk i forskningsapparatuset kunne jeg se 
noen segmenterte linjer i noen rhizomer og sammenfiltringer som beveget seg 
sakte. Da jeg sendte prosjektbeskrivelsen til kunstneren var det en bevegelse 
som produserte rhizomer. Ordene, setningene og begrepene som står i 
prosjektbeskrivelsen er aktører som står fast, samtidig som at fluktlinjene i 
forståelsen av dem produseres og produserer nye tanker, følelser og bilder. 
Fluktlinjene vil også eksplodere inn i de segmenterte og solide linjene, nye 
rhizomer som produserer nye kunnskaper eller innsikter eller affekter kolliderer 
med de solide linjene og det blir bevegelser. Både forskeren, kunstneren, 
prosjektbeskrivelsen, ordene, tegnene, mellomrommene og forståelsen inngår i 
sammenfiltringa. Kunstnerens sammenfiltring med dens opprinnelige forståelse 
av ordene, setningene og mellomrommene i prosjektbeskrivelsen beveger seg 
og det produseres nye rhizomer og kunstneren inngår i nye sammenfiltringer 
med nye forståelser, affekter, følelser og tanker rundt prosjektbeskrivelsen. I det 
autoetnografiske prosjektet som omhandler styrers rolle i et oppvekstsenter, og 
møtet mellom styrer og dennes leder, enhetsleder, er konseptene barnehage og 
skole solide segmenterte linjer. De beveger seg sakte, selv om det er bevegelse 
og det produseres tanker om hvordan det kan produseres en liten bevegelse i 
forståelsen av hva en barnehage kan være og hva en skole kan være. I en 
utvidelse av prosjektet hadde det vært interessant å se på bevegelsene hos 
enhetsleder også, se på hvilke solide, bevegelige fluktlinjer som kunne spores 
fra henne.  



63 

Verken kunstneren eller forskeren står på utsida og ser inn for å lære noe eller 
erfare noe utenfra. De er en del av sammenfiltringene. Barad (2007) bringer inn 
at vi ikke kan dele opp det å lære og det å være, vi er del av bevegelsene, 
sammenfiltringene, vi er en del av verden/er i tilblivelse. En deling mellom 
ontologi og epistemologi baserer seg på en tanke om at ”det menneskelige og 
ikke-menneskelige, subjekt og objekt, tanke og kropp, materie og diskurs” er 
motsetninger. Barad viser til at hun ser det på en litt annen måte, hun 
introduserer begrepet onto-epistemologi, eller snarere etikk-onto-epistemologi. 
Vi er del av verden, vi er del av kunnskapinga og vi er en del av bevegelsene 
mot nye verdener, det forutsetter en etisk inngang til å prøve å se hvilke 
produksjoner som kommer i ulike sammenfiltringer, tilblivelser som bevegelser 
inn i nye sammenfiltringer og verdener. I stedet for å skille det å lære og det å 
være, viser Barad til ”the study of practices of knowing in being”, til det å lære 
i det å være (min oversettelse). En kobling av etikk, læring/ kunnskaping og det 
å være i verden (Barad, 2007, s. 185).  

Videre tar kunstneren fram et lerret for å begynne å bevege ordene til et maleri. 
I den sammensetningen blir lerretet og atelieret linjer med sakte bevegelser. 
Lerretet er der, men samtidig fylles det med farger, streker og maling, og det vil 
produsere noe sammen med lerretet, og det endrer lerretets agens. I mitt prosjekt 
(Audun) bruker jeg en tekopp som eksempel. Den får en annen agens, og det 
blir produsert mye, fra den står i butikkhylla til den står i koppeskapet på jobb, 
hvor den ender opp som en aktør i det å være inkludert i et arbeidsfellesskap 
(Forr, 2018). Kunstnerens atelier er en aktør i sammenfiltringa, det blir 
produsert andre rhizomer når atelieret inngår i sammenfiltringa eller om man 
står ute i en hage og maler. Det er ikke atelieret eller hagen som er fluktlinjene, 
men de er solide linjer som produserer ulike fluktlinjer. Det er viktig å 
understreke at det i et deleuzeguattarisk og posthumanistisk perspektiv er 
gjensidige påvirkninger i sammenfiltringene, både i hver av aktørene, mellom 
aktørene og i mellomrommene mellom aktørene.  Aktørene vil alltid være i 
relasjon til noe/n, de inngår i nye sammenfiltringer igjen og igjen. Forskeren må 
velge ut hvilket fokus prosjektet skal ha, og forskeren blir en del av en 
sammenfiltring, et forskningsapparatus. Hvilke agentiske kutt blir valgt ut? 
Hvilke situasjoner skal forskeren se på og inngå i? Både kunstneren og 
forskeren har med seg sine kunnskaper, erfaringer, affekter og ulike subjekter.  

Kunstneren velger ut farger, sammensetninger av farger. Hun velger ut hvilke 
pensler som skal brukes. Hvordan føles penselen i hånden? Hvor bred skal 
penselen være? Hvilke farger fanger følelsene og affektene i 
prosjektbeskrivelsen? Forskeren må ta utvalg av hvordan data skal produseres 
og hvilke måter man skal få et øyeblikksbilde av bevegelsene i de agentiske 



64 

kuttene som inngår i forskningsapparatusene. Dette kan være linjer i rhizomet 
som er litt løsere, som beveger seg litt fortere. Kunstneren bruker ulike farger, 
ulike pensler. Forskeren bruker ulike metoder, det kan være som å sette seg ned 
og skrive en affektiv logg eller å skygge en styrer. Det er ulike produksjoner av 
kunnskap i det å være en del av sammenfiltringene, av forskningsapparatusene, 
uavhengig av maleteknikker, fargevalg eller forskningsmetode, her 
eksempelvis nye tanker om og forståelser av ledelse.  

De segmenterte solide linjene og de segmenterte løsere linjene inngår i 
sammenfiltringer og forskningsapparatuser, igjen og igjen, alltid i bevegelse. 
De må leses sammen, de må leses forfra og de må leses baklengs. De må leses 
i mellomrommene med resten av teksten. Vi søker ikke etter å forenkle, 
systematisere eller dele opp, vi søker å se, eller helst, produsere en kompleksitet. 
Verden er kompleksiteter, Norden er kompleksiteter. Vi er en del av den verden 
og vi er en del av Norden. Det å se produksjonen av kunnskap i det å være en 
del av disse verdenene forutsetter å se produksjonen av kompleksiteter i ulike 
forskningsapparatuser.  

I alle sammenfiltringer og forskningsapparatuser vil det bli produsert linjer, 
segmenterte linjer i bevegelse, og fluktlinjer. Fluktlinjer som tar uante veier, 
hvor man ikke har et kart å følge, men et kart som må tegnes som spor etter 
fluktlinjene. Fluktlinjer som går på tvers av andre linjer, og som kolliderer i 
andre linjer, som eksploderer i en segmentert og solid linje. En eksplosjon av 
produksjoner og nye sammenfiltringer.  

Kunstneren svinger penselen, og brer ut lagene med farge på lerretet. Det 
blir streker, det blir figurer, det blir ulike farger, det blir ulike 
fargesammensetninger. Det er fluktlinjer fra prosjektbeskrivelsen, fra 
lerretet, fra atelieret, fra kunstneren, fra forskeren, fra tidligere kunnskaper 
og erfaringer, fra affekter som nå produserer fluktlinjene i form av et maleri. 
Maleriet blir et agentisk kutt, kanskje en potensialitet for å være en glødende 
hendelse, i å fange et øyeblikksbilde av en tilblivelse. Moe (2016) forteller om 
Bahktin og hans dialogisme. En dialogisme som ikke skal ha et forutbestemt 
mål, men der det er muligheter for polyfoni, en polyfoni hvor hierarkiet mellom 
de ulike stemmene opphørert (Moe, 2016, ss. 70-71). Dette kan vi koble 
sammen med Deleuze og Guattari og tenke dialoger som sammenfiltringer. 
Hvor det blir en polyfoni av stemmer fra både menneskelige og ikke-
menneskelige aktører, hvor mellomrommene og affektene har sine stemmer. 
”Vi forstår noe bedre ved å se på det om og om igjen med ulike perspektiver” 
(Moe, 2016: s. 71). Vi har tidligere skrevet om subjekter og subjektposisjoner. 
Med å ha ulike subjekter og subjektposisjoner i forskningsapparatusene ser vi 
på kunnskapen i det å være om og om igjen. Med nye produksjoner og nye 



65 

rhizomer, nye kunnskaper. Her kan vi koble ulike teorier, ulike affekter, ulike 
data i nye forskningsapparatuser.  

 

Avslutning – en plass må man avslutte, men les gjerne 
til midten 
 
Cecilie Eide (2016) skriver i sangen ”når det er varmt i november” så er det en 
”følelse som driver rundt i blodet, på søk etter stier og spor”, slik skal 
kunstneren drive rundt i forskningsapparatuset, i sammenfiltringa med de 
segmenterte linjene og fluktlinjene for å søke etter stier og spor i form av maling 
strøket utover et lerret med pensler. Slik skal også forskeren drive rundt i ulike 
forskningsapparatuser for å søke etter stier og spor av segmenterte linjer og 
fluktlinjer. Søke etter å se sporet etter bevegelser og produksjoner i 
sammenfiltringer som inngår i forskningsapparatuser, se hvilke spor etter 
rhizomer og kunnskapsproduksjoner som kan finnes. Det er spor etter 
forskningsapparatuser og sammenfiltringer og rhizomer som har beveget seg 
forbi, og som kunne ha beveget seg, som kunne blitt produsert.  

Hva er det så som skjer i forskningsprosesser hvor forskerne inntar en mer aktiv 
rolle, med fokus på forskningsapparatuser som skapes og produseres? Vår ide 
er å se hvordan vi kan spore linjene og fluktlinjene inn i noen 
forskningsapparatuser, noen rhizomer. Vi har satt oss selv inn i teksten og lest 
våre prosjekter igjen og igjen, vi har prøvd å være diffraksjonsapparat for våre 
egne tekster, hverandres tekster og sammen for hele teksten. Vi har nullet ut 
språket og starta på nytt igjen for å se nye spor, for å produsere andre linjer og 
fluktlinjer. Det har blitt diffrakterte subjekter som kan spore og skimte affekter, 
rhizomer, linjer og fluktlinjer, for vår del innenfor barnehageledelser. 
Fabuleringer, affektive logger og kunst i forskningsapparatuser produserer 
rhizomer, linjer, og fluktlinjer og bevegelser i forskningsprosessene.    

 
 

 

 

 

 

 



66 

Referanser 
Andersen, C. E. (2015). Affektive data og Deleuzeoguattari-inspirerte 

analyser. Eksperimentasjoner over "rase"-hendelser. I A. Otterstad, & A. 
Reinertsen (Red.), Metodefestival og øyeblikksrealisme - 
eksperimenterende kvalitative forskningspassasjer (ss. 312-334). 
Fagbokforlaget. 

Barad, K. (2007). Meeting the universe halfway. Quatum physics and the 
entanglement of matter an meaning. Duke university press. 

Ben-Horin, O. (2015). Rosetta's stone - The making of a neuroscience opera. I 
A. M. Otterstad, & A. B. Reinertsen (Red.), Metodefestival og 
øyeblikksrealisme - eksperimenterende kvalitative forskningspassasjer. (ss. 
241-252). Fagbokforlaget. 

Bjelkerud, A. W., Halmrast, G,S., Søby, K.E. og Østerås, B (2008). Å rive og 
røske i  

begrepene – sporinger og avsporinger av fagspråk i barnehagen. I T. Lafton og 
A.M. Otterstad (red.). Barnehagepedagogiske linjeskift. (ss. 65-
86).  Fagbokforlaget. 

Bjørkøy, I. (2020). Sang som performativ for samspill i småbarnspedagogisk 
praksis, NTNU.  

Czarniawska, Barbara (2007): Shadowing and other techniques for doing 
fieldwork in   modern societies. 
Universitetsforlaget. 

Davies, B. (2016). Emergent listening. In: N. Denzin & M. Giardina. (2016). 
Qualitative Inquiry Through a Critical Lens: Routledge Ltd. (p. 73-84). 

Deleuze, G. (1993) The fold: Leibniz and the Baroque. Athlone. 

Deleuze, G. & Guattari, F. (2013). A thousand plateaus. Bloomsbury. 

Deleuze, G., & Guattari, F. (2016). A thousand plateus. Capitalism and 
schizofrenia. (16. utg.). (B. Massumi, Overs.). The university og Minnesota 
Press. 

Eide, C. B. (2016). Når det er varmt i november. Uperfekt. [sang]. Ler: 
Tyrirot. 

Forr, A. (2018). Kjente støtten din fra venstre i dag [masteroppgave]. 



67 

Gergen, K. J. (2015). From Mirroring to World-Making: Research as Future 
Forming.  Journal for the theory of social behaviour, 45(3), 287-310. 
doi:10.1111/jtsb.12075 

Gergen, K. & Gergen, M. (2018). The performative movement in social 
science. In: Leavy, P. (red.). Handbook of arts-based research. (p. 54–67). 
The Guilford Press. 

Gunnarsson, K. & Bodén, L. (2021). Introduktion till postkvalitativ 
metodologi”. Stockholm University Press. DOI: 
https://doi.org/10.16993/bbh 

Harstad, O. (2017). Å skape et begrep om jam i utforskningen av en 
deleuziansk metode-ontologi: Med utgangspunkt i arbeid med en 
lesesirkel. Journal for Research in Arts and Sports Education, 1(5). 
https://doi.org/10.23865/jased.v1.908 

Johansson, L. (2015). Post-Qualitative Line of Flight and the Confabulative 
Conversation: A Methodological Ethnography. International Journal of 
Qualitative Studies in Education (QSE), 29(4), 445-466. 
doi:10.1080/09518398.2015.1053157 

Johansson, L. & O., A. M. (2019). Barnehagehverdager. bevegelser, 
utfordringer og muliggjøringer. In L. Johansson & A. M. Otterstad (Eds.), 
(pp. 9-21).  Universitetsforlaget. 

Johansson, L., Moe, M. & Nissen, K. (2021). Researching research affects: In-
between different     

      research positions. Qualitative Research, SAGE. 
https://doi.org/10.1177/1468794120985683 

Juelskjær, M. (2019). At tænke med agential realisme. Nyt frå 
Samfundsvidenskaperne. 

Leirpoll, B. (2015). En åpenhet for hendelsene som kommer. (s 103-120). I: 
A.M. Otterstad, A. M., & A.B. Reinertsen. Metodefestival og 
øyeblikksrealisme: eksperimenterende kvalitative forskningspassasjer. 
Fagbokforlaget. 

Leirpoll, B. (2019). Perlingens poesi – Med en oppmerksomhet for 
hverdagens gjentagelser. (s. 22-33). I: L. Johansson & A.M.Otterstad. 
Hverdagsøyeblikkets dirrende kraft. Fagbokforlaget.   

https://doi.org/10.23865/jased.v1.908
https://doi.org/10.1177/1468794120985683


68 

Lerbak, K. (2019). Mange måter å tenke, handle og leve livet i barnehagen – 
om å tenke med kunstuttrykk. (s. 80-90). I: L. Johansson & A.M.Otterstad. 
Hverdagsøyeblikkets dirrende kraft. Fagbokforlaget.   

Lenz Taguchi, H. & Palmer, A. (2013). A more livable school? A diffractive 
analysis of the performative enactments of girls’ ill-/well-being with(in) 
school environments. Gender and education, 25 (6), 671-
687.  https://doi.org/10.1080/09540253.2013.829909 

Lenz Taguchi, Hillevi & Palmer, Anna (2014): Reading a Deleuzio-Guattarian 
Cartography of  Young Girls’ School-Related” Ill-/Well-Being. In 
Qualitative Inquiry 20(6), 764–771. 
https://doi.org/10.1177/1077800414530259 

MacLure, M. (2010). The offence of theory. Journal of Education Policy.25:2, 
277-286. 

Maclure, M. (2013). Researching without representation? Language and 
materiality in post-qualitative methodology. International Journal of 
Qualitative Studies in Education, 26(6), 658-667. 
doi:10.1080/09518398.2013.788755 

Manning, E. (2015). Mot metode. I A. M. Otterstad, & A. B. Reinertsen 
(Red.), Metodefestival og øyeblikksrealisme - ekeperimenterende 
kvalitative forskningspassasjer. (ss. 121-132). Fagbokforlaget. 

Moe, M. (2016). Dialoger og helsebyggende relasjoner i barnehagen. 
Fagbokforlaget. 

Moe, M., Mørreaunet, S. & Nissen, K. (2023). Barnehageledelse i bevegelse. 
Fagbokforlaget. 

Nissen, K., Moe, M. & Mørreaunet, S. (2020). Barnehageledelse i bevegelse. 
Nær/ledelse i praksis. Utbildning och Demokrati, vol 29, nr. 3. 69-88. 
https://www.oru.se/globalassets/oru-
sv/forskning/forskningsmiljoer/hs/humus/utbildning-och-
demokrati/2020/nr-3/kjersti-nissen-merete-moe--sissel-morreaunet---
barnehageledelse-i-bevegelse---nar-ledelse-i-praksis.pdf 

Reinertsen, A. B. (2015). Uten store ord. Autoetnografisk etnometodologisk 
3D-skriving. I A. M. Otterstad, & A. B. Reinertsen (Red.), Metodefestival 
og øyeblikksrealiseme - eksperimenterende kvalitative forskningspassasjer. 
(ss. 265-293). Bergen: Fagbokforlaget. 

Reinertsen, A., & Flatås, B. (2017). Ledelse og poesi i barnehagen. Affektive 
perspektiver i pedagogiske praksiser. . Bergen: Fagfokforlaget. 

https://doi.org/10.1080/09540253.2013.829909
https://doi.org/10.1177/1077800414530259
https://www.oru.se/globalassets/oru-sv/forskning/forskningsmiljoer/hs/humus/utbildning-och-demokrati/2020/nr-3/kjersti-nissen-merete-moe--sissel-morreaunet---barnehageledelse-i-bevegelse---nar-ledelse-i-praksis.pdf
https://www.oru.se/globalassets/oru-sv/forskning/forskningsmiljoer/hs/humus/utbildning-och-demokrati/2020/nr-3/kjersti-nissen-merete-moe--sissel-morreaunet---barnehageledelse-i-bevegelse---nar-ledelse-i-praksis.pdf
https://www.oru.se/globalassets/oru-sv/forskning/forskningsmiljoer/hs/humus/utbildning-och-demokrati/2020/nr-3/kjersti-nissen-merete-moe--sissel-morreaunet---barnehageledelse-i-bevegelse---nar-ledelse-i-praksis.pdf
https://www.oru.se/globalassets/oru-sv/forskning/forskningsmiljoer/hs/humus/utbildning-och-demokrati/2020/nr-3/kjersti-nissen-merete-moe--sissel-morreaunet---barnehageledelse-i-bevegelse---nar-ledelse-i-praksis.pdf


69 

Sommer, D. (2018). Utvikling. Fra utviklingspsykologi til utviklingsvitenskap. 
Oslo: Universitetsforlaget. 

Vårvik, K. E. (2018). Når ordene danser i takt. [maleri]. Ler.  

Vårvik, K. E. (2021). Før blir litt nå. [dikt]. Ler. 

Østern, T. P. & Dahl, T. 2019: Performativ forskning – sentrale teoretiske og 
analytiske begreper i boka. I: T. P. Østern, T. Dahl, A. Strømme, J. A. 
Petersen, A.-L. Østern og S. Selander: Dybde//læring – en flerfaglig, 
relasjonell og skapende tilnærming. Oslo: Universitetsforlaget. 

 
 

 
  



70 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 
 
Å PRODUSERE LEKETØYSPEDAGOGIKK  
RELASJONER MELLOM BARN OG LEKER I BARNEHAGEN 
 
Tove Lafton & Anna Rigmor Moxnes 



71 

 

 
 

Introduksjon 
 
Ideen om leketøy som bidragsyter i barns lek og i barnehagens pedagogiske 
prosesser er sett som en naturlig og viktig del av barns liv. Kunnskap om leketøy 
ser likevel ikke ut til å ha vesentlig plass i de senere årenes barnehageforskning 
(Kjørholt & Os, 2019, s. 84), og det som eksisterer av forskning kan 
hovedsakelig plasseres innenfor et kulturhistorisk forståelsesapparat, hvor ideen 
om riktige leker kan spores på tvers av de nordiske landene. Innenfor tidlig 
barndom og utdanningsforskning kan vi følge en forståelser av leketøyets 
betydning tilbake til Fröbel og hans vektlegging av lekegavene som en viktig 
aktør i barns liv. Leketøyets plass aktualiseres i nåtidens diskusjoner om barns 
forhold til leker og mengder med leker i barns liv (Johansson, 2020). Nyere 
barnehageforskning har fokus på mengde leketøy i barnehagen (e.g.: Bjørnestad 
& Os, 2018), og som Lauwaert (2009) viser til er leketøy gjerne sett på som 
redskap for sosialisering og læring. Relasjonen mellom barnet og leketøyet er 
imidlertid i liten grad berørt i forskningen. Vi undrer oss med dette over hva 
leketøy og barn gjør eller produserer når de begge er til stede. I denne artikkelen 
utforsker vi hvordan begrepet leketøyspedagogikk kan forstås når vi undersøker 
møter mellom barn, leketøy og verden.  

Deleuze & Guattari (1987, s. 25) gir oss rhizome som filosofisk inngang og 
skriver: ”[a] rhizome has no beginning or end; it is always in the middle, 
between things, interbeing, intermezzo”. Barn og ting vil formes og bli formet 
i gjensidige møter, som en del av leketøysrhizomet i de nordiske barnehagene. 
Møtene vi undersøker i denne artikkelen hentes fra et utvalg fotografier fra 
dokumentasjonsarbeid i norske barnehager. Bildene har opphav fra barnehager 
på ulike kanter av landet, og de kobles sammen som artikkelens generator. 



72 

Fotografiene introduseres som øyeblikksbilder, som hver for seg og samlet, 
forteller ulike fortellinger. Hvert av fotografiene bringer med seg forskjellige 
elementer inn i artikkelens rhizome. De byr på bøtter, spader, raker, sand, 
jord, skygger, kropper, plastikk, forurensning, markedsliberalisme og 
kommersialitet. Fotografiene sees ikke som et bilde av virkeligheten, men 
forstås som midten av fortellingen. I likhet med Bjelkerud et.al (2018) tenker vi 
at fotografiene, som rhizomet, beveger seg fra midten av noe, noe udefinerbart, 
men uten at denne midten nødvendigvis er leketøyspedagogikkens kjerne.  

Ordet lektøyspedagogikk utforskes som et bidrag til kunnskap om barns 
relasjoner til lektøy (Lafton & Moxnes, 2025). I analysen introduserer vi 
fotografiene i tre lag for å rekonstruere våre forståelser i tråd med becoming-
with, og i barnehagens komplekse hverdager er de uttrykk for hva Haraway 
benevner ‘becoming human, becoming humus, becoming terran’ (Haraway, 
2016, s. 119). En slik tilblivelse oppstår i øyeblikket, men øyeblikket har i seg 
fortid, her og nå og framtid, i tillegg til at tilblivelsen oppstår som en konsekvens 
av barnets væren i verden og som en del av verden. En åpenhet mot de 
undringene og kompleksitetene som ligger i disse øyeblikkene av tilblivelse blir 
et sentralt poeng i artikkelen når vi jobber med fotografiene. I artikkelen vil vi 
belyse forskningsspørsmålet; Hvilke relasjoner mellom barn, leketøy og verden 
kan spores i et utvalg fotografier, og hvilke bidrag kan diskusjonene gi til 
forståelsen av relasjoner og tilblivelser i leketøyspedagogikk?  

Introduksjonen rammer forskningsprosjektet vårt inn. Videre vil vi presentere 
metodologien, og der går vi dypere inn i hvordan fotografiene forstås, før vi 
redegjør for egen forskerposisjon og analysestrategi. Selve analysene 
presenteres som en tre-lags analyseprosess som beveger seg fra fotografiet som 
re-konfigurasjoner av barnehagehverdager, ut gjennom rhizomets 
rottråder, og tilbake til fotografiet. Denne bevegelsen gjøres tre ganger, og 
hvert lag gir ytteligere kunnskap ved å presentere nye sammenhenger i 
leketøyspedagogikken. Hvert analyselag introduseres med et fotografi og 
aktuell teori introduseres som en del av analysen. Til slutt bindes analysene 
sammen i en avsluttende refleksjon. Noen steder i teksten vil du som leser støte 
på korte brudd i form av tekstbrokker som bryter med den akademiske 
artikkelgenren. Dette er et bevisst grep og introduserer linjer i rhizomet som kan 
ha betydning for hvordan leketøyspedagogikk kan forstås, men som ikke følges 
videre i denne artikkelen.   

 



73 

Brudd 
 
Fotoalbum fra 1970-tallet inviterer oss inn i egen barndoms leketøyspedagogikk.  

Rundt et bord samles dukkene og bamsene med koppene, 
kakene av leirejord og strå, og hoppende - 

kroppen som holder bamse tett beskyttende. 
 

Mens skjea holdes prøvende i lufta mellom leirjord og dukkekropper, 
som en overlevering av noe som er, til noe som blir. 

 
Boka er brettet ut og ligger på de opptrukne knærne til jenta 

som ikke lenger er akkurat her. 
 

De tror de ser en vanlig jente som leser, 
i stedet sitter den sterke, den modige og den uredde 

som gir seg i kast med fiender og fornærmelser uten å snuble, uten å nøle, 
helt usynlig for verden utenfor. 

 
Nøkkelknippet i plast ringler 

sammen med den røde telefonen på hjul 
installert på en varm steintrapp. 

De inviterer til å svare, til å løfte, til å klemme. 
 

”Hallo?” 
 

Metodologi: Glødende øyeblikk, rhizom og knuter 
 
Fotografier er mye brukt i barnehagens dokumentasjonsarbeid (Aronsson, 
Andresen & Lenz Taguchi, 2023; Åberg & Lenz Taguchi, 2006). I mange 
tilfeller fungerer de da som bilder på hva som har skjedd i løpet av en dag eller 
en hendelse, eller som et ledd i arbeidet med pedagogisk dokumentasjon. Når 
vi i denne artikkelen henter fram fotografier, som er en del av et større empirisk 
materiale fra flere barnehager, lar vi oss inspirere av hvordan Deleuze (2003) 
stiller spørsmål til fotografiets posisjon i boken om Francis Bacon og hans 
malerier. Deleuze (2003) innleder med å beskrive hvordan Bacons fascinasjon 
ikke er bevegelse, men heller hvordan bevegelser virker inn på kroppen og at 
alle bildene består av rytmer. En grunnrytme, en rytme beskrevet som crescendo 
og som gjør noe synlig i bildet og en tredje rytme beskrevet som diminuendo 



74 

som svekker eller gjør noe usynlig i bildet. MacLure (2013) beskriver valg av 
data som å rette oppmerksomheten mot noe som gløder, noe som affekterer og 
som fanger. Det kan være små kommentarer fra et intervju, en anekdote eller en 
følelse som oppstår. I vårt tilfelle er det utsnitt av fotografier fra barnehager som 
gløder og som vi gjentatte ganger vender tilbake til fordi de inneholder sterke 
crescendo-rytmer. MacLure (2013) benevner en slik form for data wonder, 
Holmes (2016) kobler det til nysgjerrighet og Moxnes og Aslanian (2022) 
knytter dette til noe som klistrer seg til forskerens oppmerksomhet og gir 
muligheter for dybdetenkning. 

 

En rhizomatisk tilnærming til fotografiet innebærer at fotografiet ikke kan sees 
som en representasjon av virkeligheten, men som en kobling mellom 
elementene i fotoet og samtidige koblinger til andre regimer av tegn, både 
materielle og immaterielle, humane og annet-enn-humane. Deleuze (2003, s.21) 
beskriver rhizomet som en dynamisk organisme som:  

”connects any point to any other point, and its traits are not necessarily 
linked to traits of the same nature; it brings into play very different 
regimes of signs, and even nonsign states. The rhizome is reducible 
neither to the One nor the multiple” (Deleuze, 2003, s.21).  

I utvalget av fotoene er det nysgjerrighet på Manning (2009) sitt spørsmål ‘the 
what if’, som setter i gang en utforsking av diminuendo-rytmene i fotoene. 

 

I likhet med Bacons bilder betrakter vi fotografiene i denne artikkelen som ikke-
figurative, ikke-representative og ikke-fortellende (Deleuze 2003, s. 2). 
Utsnittene forstås som utsnitt av en virkelighet, og utsnittene kobles til 
kontekster, begreper og diskusjoner i barnehageforskningsfeltet gjennom 
rhizomets linjer. Utsnittene bryter inn i fortid-nåtid-framtid og kobler seg til 
verden på flere plan. En slik bevegelse produserer ikke et absolutt skille mellom 
objektet som er avbildet, fotoet eller hendelsen fotoet er hentet fra og teksten 
som her skrives. Men gjennom en cutting-together-apart-bevegelse (Barad 
2014, s. 168) produseres en stadig pågående prosess som gjentar, og samtidig 
endrer. Slik bidrar foto-utsnittene til en prosess som bringer det vi allerede vet 
inn i nye re-konfigurasjoner av hva leketøy kan være.  

  

Fotografiene vi tar i bruk er utsnitt av møter mellom barn og leketøy. Å ta i bruk 
foto som datagrunnlag krever en diskusjon av fotografiets status i forskningen. 



75 

Deleuze (2003) kritiserer fotografiets status, når han skriver at ”the most 
significant thing about the photograph is that it forces upon us the 'truth' of 
implausible and doctored images”. Slike selvsagtheter og sannheter som trer 
fram kan være krevende å komme forbi, og som analytisk grep tar vi i bruk 
Haraway (2016, 2018) SF – filosofi, eller nærmere bestemt den delen av 
filosofien Haraway (2018) selv benevner som String Figures. Haraway (2016) 
peker på at å leke med String Figures innebærer å undersøke hvordan ulike 
“companion species” engasjerer hverandre i meningsfull “reworlding”. 
Haraway vender stadig tilbake til frasen “It matters which ideas think other 
ideas” (Haraway 2016, s.35). Haraways filosofi er relasjonell, og det kollektive 
står sterkt. SF-tenkningen bygger på ideen om at mønstre trer fram, og at 
koblingene i figuren inneholder mange lag. Med hvert lag finnes flere mulige 
steder å tenke andre ideer fra. Fotografiene befinner seg i knutene i string-
figuren, som en sticky knot. En slik måte å bruke fotografiet på skiller seg fra 
det tradisjonelle semiotiske fokuset innen visuell metodologi (Rose, 2016). 
Ideen om det kollektive ‘making-with’ gir innganger til å løse opp og re-skape 
tråder og knuter (koblinger) i ‘gaming’ med fotografiene i denne string-figuren.  

 

Samtidig erkjenner vi at ved å behandle fotografier som utsnitt beveger oss i 
mellomrommet mellom flere måter å forstå verden på. Deleuzes kommentar om 
fotografiet viser fram den kapasiteten som ligger i et foto, som på den ene siden 
forteller om en empirisk virkelighet der ute som er fanget inn av kameralinsen 
og som på den andre siden kan fabrikkere andre virkeligheter. Våre utsnitt 
kobles til aktuelle diskusjoner for å aktivere mulige re-tenkinger av hva som 
finner sted.    

 

Når barnehagene har delt fotografier med oss fra eget dokumentasjonsarbeid så 
kommer fotografiene med fortellinger fra praksisen de er innskrevet i. I vår 
tenkning og utforsking leter vi etter måter å utforske fotoet som frigjør oss fra 
representasjoner og gjenkjennbare situasjoner som vi kan forstå i lys av dagens 
barnehagepraksiser og kunnskaper. Ved å undersøke fotografiene som 
mikroøyeblikk fra hverdagslivet (Davies 2014, Moxnes & Osgood, 2019), leter 
vi etter lesninger som kan åpne og konstruere “just the kind of survivable stories 
we could use these days” (Haraway, 2004, p. 128). Fotografiet blir i så måte 
ikke et verktøy som kan hjelpe oss å huske eller å vise fram en “virkelighet” fra 
dagens barnehager. I tråd med Deleuze (1994, s 262), er vi ute etter å undersøke 
det som ikke umiddelbart springer en i øyet som en representasjon, men det som 
ikke er fanget, som et “chaos of potentials”.  Fotografiene blir en inngang til å 



76 

erfare og eksperimentere med virkeligheten som lagvise og sammenkoblede 
glødende øyeblikk og enheter, som i sammensetningen konstruerer bilder i flere 
lag. En slik måte å undersøke fotografiet på er tett koblet til hvordan Barthes 
(1985) framstiller fotografiet som noe vi ikke kan stole på. ”Such objects 
constitute excellent elements of significaion: on the one hand they are 
discontinuous and complete in themselves, a physical qualification for a sign, 
while on the other hand they refer to clear, familiar signifieds” (Barthes, 1985, 
p. 203). I oversettelsen mellom to medier, fra foto til tekst vil leketøyet som er 
avbildet fungere som hva Barthes kaller the signified (den betegnede), og i det 
øyeblikket vi forstår den betegnede som tekst vil innholdet endres. Det er ikke 
leketøyet i seg som endres, men innholdet oppfattes forskjellig grunnet 
oversettelsen. Leketøyene som er avbildet vil kunne endre både retning og 
intensitet i vår tekst. Framfor å gi fotografiet status som et bilde på noe som 
allerede finnes (Barthes, 1985, s. 206), gir vi fotoene status som sticky knots i 
SF-en vår, med potensialer for både crescendo og diminuendo (Deleuze, 2003).  

  

Som forskere er vi innvevd i knutene, og utforskingen av lagene og koblingene 
i foto-utsnittene gjøres med en lekende og spekulativ inngang, men de gjøres 
med det største alvor (Osgood et. al, 2020). Spørsmålene og undringene over 
hva koblingene produserer står i sentrum, og selv om målet vårt ikke er å gi 
entydig svar på hva som produseres i møtene mellom barn og leketøy, så ønsker 
vi å bidra til nyanser i bildet som igjen kan bidra med mulige perspektiver på 
barn og leketøys being-of-the-world. Spørsmål foto-utsnittene bidrar til er tett 
koblet til at vi som forskere er deltagere i kunnskapsproduksjonen, og vårt etiske 
ansvar oppstår i sammenvevinger mellom oss, barna, leketøyet, fotografiene og 
kunnskapen som produseres i denne teksten. Når vi tar i bruk Haraways SF-
filosofi er vi ikke nøytrale og vår skriving forstyrrer og produserer nye SF-er 
som kan vekke spørsmål som ikke byr på klare svar men som griper inn i andres 
væren. Barnehagene som har delt sine dokumentasjoner med oss er innforstått 
med at fotografiene vil undersøkes med disse blikkene. Blikkene vi undersøker 
fotografiene med blir uttrykk for etikk fordi vi, som Haraway (2016, s. 2) 
beskriver det har response-ability og bærer på ansvar for det vi gjør og for den 
verden vi er en del av. Etikk blir i denne forståelsen mer enn at fotografiene er 
anonymisert, og barn og sted er ugjenkjennbare, og at temaene som er valgt ut 
er gjort med blikk på hva er gjeldene for flere enn akkurat de barnehagene som 
bidro med fotografier. Det handler om et ansvar for å ta del i en verden og å 
gjøre re-worlding, eller ta aktivt ansvar i det å være del av verden. Å arbeide 
med fotografier er dermed ikke likefram, det handler om å arbeide med et 
trøblete materiale:  



77 

“Nevertheless, the power of the gaze, who looks, why they look, what 
it means to look, how the looking takes place, the violence, 
voyeurism, or complicity of looking, and the desire to look, are ideas 
that play powerfully in historical and contemporary photography” 
(Kind, 2013, s. 428/429) 

Dette blikket og hva blikket ser etter i det øyblikk fotografiet tas og videre når 
det velges ut som materiale for forskning må problematiseres etisk, fordi vi ved 
å velge et fortografi lar leseren av artikkelen se, vurdere og studere dette videre.  

I likhet med Haraway (2016) argumenterer vi for at vitenskapen og fabuleringen 
trenger hverandre, og sammen utgjør viktige komponenter i SF-er. SF kan være 
String Figures, Science Fiction, Speculative Fabulation, og disse sammen 
regulerer hva som teller inn i leken med leketøyet og våre forståelser av disse 
lekene. Haraway starter ut med å undersøke det som allerede er kjent i SF-en 
før hun beveger seg i retning av å utforske fabuleringer om hva som kan bli. 
Hvilke framtider som kan produseres.  

“SF is a method of tracing, of following a thread in the dark, in a 
dangerous true tale of adventure, where who lives and who dies and 
how might become clearer for the cultivating of multispecies justice. 
Second, the string figure is not the tracking, but rather the actual thing, 
the pattern and assembly that solicits response, the thing that is not 
oneself but with which one must go on. Third, string figuring is 
passing on and receiving, making and unmaking, picking up threads 
and dropping them. SF is practice and process; it is becoming-with 
each other in surprising relays; it is a figure for ongoingness in the 
Chthulucene” (Haraway 2016, s.3).   

Slik er barn og leketøy filtret inn i hverandre og virker på hverandres historier. 
I analysene av fotoene er målet å utfordre tenkningen om barn og leketøy, eller 
som Haraway skriver: 

“to make kin in lines of inventive connection as a practice of learning 
to live and die well with each other in a thick present. Our task is to 
make trouble, to stir up potent response to devastating events, as well 
as to settle troubled waters and rebuild quiet places” (Haraway 2016, 
s.2).  

Haraway forankrer både mennesker og ikke-mennesker i ordet kin, men 
behandler ikke kin alene. Kinship fordrer at det er flere kins til stede samtidig, 



78 

og hva som må kuttes ut og hva som må forankres i knuten har betydning for 
hva som består. I kinship-et barn-leketøy er det rimelig å si at begge har bestått 
gjennom tiden. I det som følger går vi dypere inn og trekker i flere tråder i String 
Figuren som identifiseres i foto-utsnittene. String Figure-bevegelsen er inspiret 
av hvordan Haraway (1993) introduserer ”de upassende andre” som viktige i et 
kart eller et bilde av en hendelse. Når vi i denne artikkelen undersøker 
fotografienes crescendoer og diminuendoer så leter vi etter hva og hvem som 
blir affektert av andre deltagere og som skaper affekt tilbake (Lenz Taguchi, 
2010). Vi ser med Haraways (2016) ord etter hvilke tråder som droppes og det 
som ikke passer inn. Ytterligere teoretiske elementer blir introdusert som en del 
av analysen.  

 
Første analyselag - Å produsere verden  
 

 

 

Foto 1: bøtte i sand 

Et fotografi (foto 1) fra en sandkasse med en bøtte full av sand, gravd ned i mer 
sand med spader, hender, bein og føtter – fanget i et foto – danner utgangspunkt 
for første analyselag. Vi starter med å utforske materiens agens og deltagelse 
inn i meningsproduksjonen. 



79 

Når materialene intra-agerer og vi beveger oss fra her-og-nå, og over i hva 
Haraway betegner som ‘outer space’ (Haraway, 2004), vil fotografiet ikke 
lenger være et enkelt utsnitt fra en barnehagehverdag, men flytte seg til 
potensialer og muliggjøringer av hva som kan bli av å være-i-verden. En 
upassende andre (Haraway 1993) kan være FNs bærekraftsmål om utdanning 
av høy kvalitet. Kan en nedgravd bøtte full av sand inngå i kvalitetsdebatten 
som en muliggjøring av væren i verden og becoming-with i en stadig pågående 
prosess, eller blir forskere og pedagoger fanget av ideer om meningsløst 
tidsfordriv i fotoet (foto 1). Denne undringen tar oss tilbake til hvordan vi 
rammer inn artikkelens tittel i et foto fra et sandkasselandskap. Skygger kastet 
seg over sanden, bøtter og andre sandkasseredskaper lå forlatt og spor av alle 
dagens produkter var slettet ut. Er en slik utsletting synonymt med ideer vi har 
om barns meningsskaping i en travel barnehage? Hvilke spor skal barns møter 
med leketøy sette i en kvalitetsdebatt. I selve fotoet (foto 1) er sandleken et 
crescendo, en stemme som viser seg fram og har betydning. Men i barnehagens 
kvalitetsdebatt ville de kanskje heller hatt rollen som diminuendo, eller noe som 
forsvinner i mer overordnede målsettinger om kvalitet.  

I enkelte forskningsprosjekter har antall leker i barnehagen blitt brukt som en 
indikator på kvalitet (e.g.: Bjørnestad og Os, 2018). Men kvalitet kan også 
kobles til FNs bærekraftsmål om utdanning for alle og sees i et globalt 
perspektiv. Hva produserer så mønstrene om leker i barnehagen hvis vi stiller 
spørsmål som hvor leketøyet er produsert. I følge Store norske leksikon “ 
dominerer de masseproduserte lekene i den vestlige verden, med et økende 
omfang av avansert mekaniske og elektroniske leker. Japan var i en periode det 
viktigste produsentlandet, men senere har lavkostnadsland i Sørøst-Asia og 
etterhvert Kina tatt ledelsen i internasjonal leketøysproduksjon, […]” (Linder, 
Wæhle & Dypdahl, 2022). Lektøyet i sandkassen (foto 1), bøttene og spadene, 
stammer fra store kommersielle produsenter, og er tilvirket i land langt unna 
den nordiske barnehagen. Som produkt hører de med i en stor kommersiell 
kjede av produkter.  Følger vi Haraway (2016) og ideen om sticky-knots, får vi 
lyst til å spørre, hvilke klimaavtrykk setter produksjon, transport og 
distribusjon? Er barnearbeid en del av produksjonen? Vi vet ikke, vi bare spør, 
og inviterer til å undersøke og løfte blikket utover den lokale konteksten.  

Samtidig lages mønstre og sticky-knots mellom hånden, spaden og bøtten (foto 
1). Noen knuter som igjen blir en kollektiv samproduksjon, i en etikk som 
krever at ulike arter, individer og teknologier griper inn i hverandres historier 
uten å definere hverandres historier. Barnets hånd i møte med spaden er ikke 
opptatt av om konsernet bak tjener store penger, eller hvor miljørettet og 
kommersielt dette produktet er (se foto 2). Likevel griper de inn i hverandres 



80 

historier og påvirker hverandres produksjoner av verden. Haraway (2016) 
fremmer fortellingen om hvem som overlever og hvem som dør i 
forhandlingene. Det er ikke tingen i seg selv, men hva som skal fortsette å være 
viktig i leken, hva som sendes videre og som vokser i møtene som får betydning. 
I en slik tenkning blir vi til i en stadig prosess av tilblivelser, sammen med 
materialet rundt oss.  

 
Brudd 

 
Sune og Stian står i skråningen. Sune har en rød rake i hånden. "Anna, 
Du må hjelpe oss" sier Sune. "Du må finne en rød rake til Stian". 
"Javel" sier jeg, "hvor skal vi lete"? Stian og Sune har allerede vært i 
den grønne lekekassen, så vi går opp til skuret for å lete der. Stian 
forteller at det er sikkert noen av de store guttene som har tatt raken. 
Vi leter i skuret, og Sune og Stian forteller ivrig at de skal bruke 
rakene til å lage hoppbakke til skihopperfiguren til Stian. Den røde 
raken er ikke i skuret. Jeg foreslår at vi kan lete i lekekassen på andre 
siden av barnehagen. Vi går sammen dit. Begge guttene har mye å 
fortelle om i dag. Stian har sett at en gang tok noen store gutter og 
kastet en rake opp i et tre. Jeg lurer på om den røde raken vi leter etter 
kan være i et tre, men det avviser begge to, for de hadde den i går. Vi 
har kommet rundt huset. Systematisk går vi igjennom innholdet i 
kassen. Vi finner flere raker, både gule og blå, men ingen rød. Jeg 
foreslår at vi får ta med en gul og en blå rake og gå en runde på 
lekeplassen og se om noen andre har den røde og om de kan bytte. 
Stian og Sune har liten tro på bytteideen (Moxnes, 2010) 

 
I følge Stian og Sune går det ikke å erstatte en rød rake med en gul eller blå. En 
rake er med andre ord ikke bare en rake, fargen bidrar til at den blir noe mer. I 
verdenen(e) som produseres gjennom fotografiet og fortellingen gir det noen 
signaler om at det er mer enn det konkrete og målbare som har betydning i 
leketøyspedagogikken.  

 



81 

 
Analyselag 2: Leketøyspedagogikk i 
barnehageforskning 
 
Leketøyskatologer og lekebutikker (foto 2) markedsfører kjente former for 
sandkasseleker. Bøtter i ulik størrelse, former, kopper, vannkanner, ulike 
graveredskaper. Fargene er de samme som de som ble beskrevet i fortellingen 
om Sune og Stian. Leketøy kan, i likhet med lek, undersøkes fra ulike 
forskningstradisjoner. Ulike teorier og filosofiske innganger skaper ulike 
betingelser og blikk for hvordan lek, og dermed også leketøy, kan forstås. Ofte 
befinner forståelsen av leken seg på et kontiuum mellom lek som en planlagt, 
formålstjenelig eller utviklende aktivitet som bygger opp under læring 
(Pramling Samuelsson og Johansson, 2006) og lek som en kreativ livsform eller 
tilstand med egenverdi som har betydning i seg selv (Sutton-Smith, 1997). 
Hassinger-Das et al (2017) skriver at alt materiale som barn kan ta i bruk i leken 
(uavhengig av lekeform) kan defineres som leketøy uavhengig av om det er 
produsert som leketøy eller ikke. Poenget er at synet på lek vil koble seg til, og 
prege, synet på leketøy. 
 
 

  
 

Foto 2: ustillingsvindu, uteleketøy 
  



82 

Når vi ser på forskning publisert om lekbasert læring så finner vi tydelige spor 
etter forskernes forankring i sosial læringsteori. Premisset om at læring finner 
sted i alle lekformer, fordi barna forholder seg aktivt til omverdenen og inngår 
aktivt i møter med materialer som fanger interessen og oppleves meningsfulle 
for dem, er fremtredende (Chi, 2009; Hassinger-Das et al, 2017). I flere 
forskningstradisjoner fokuseres det særlig på hvordan barns kognitive evner 
utvikles i meningsskaping, og hvordan de sosiale evnene utvikles. En tenker 
som har hatt, og fortsatt har, stor betydning innen sosial læringsteori er Bandura 
(1986). Banduras forskning viser at barn modellerer sin atferd ut fra hva de ser 
at voksne gjør eller hvilke inntrykk de får gjennom tv, spill eller 
populærvitenskap. Medier virker, og kan ifølge Bandura (1986) trigge, endre og 
forsterke noe som allerede finnes, som en del av læringsprosessen. Dette viser 
seg blant annet i hvordan pedagogene legger til rette for særlige lekemiljøer 
eller introduserer spesifikke materialer for å styre barnas oppmerksomhet og 
engasjement i spesielle retninger (Bandura 1986). I mange tilfeller er altså både 
intensjonen som ligger bak leketøy og hvilke leketøy som anses som bra for 
barn å forholde seg til sett gjennom persoanlet øyne og moral.  

Men hva så når relasjonene mellom barn og leketøy observeres og forstås i lys 
av SF-filosofi. Et barn holder en spade, eller skje, eller bøtte i en sandkasse fra 
et i en barnehage og knuger dette fellesmaterialet i hånden som om det var 
barnets eget (se foto 1, 3 eller 4), og ikke en eiendel som tilhører et fellesskap. 
Barnet kobler dette til egen fantasiverden, til figurer fra film eller ulike former 
for digital teknologi og massemedia, eller som den lesende jenta i diktet fra 
bruddet tidligere i artikkelen. Barn kan slik bevege seg på tvers av tid og rom i 
leken, noe flere forskere har påpekt (Marsh et al, 2016, Øksnes, 2019). Og 
hvilke konsekvenser har det at barnehagen tilbyr et fellesmateriale med sterke 
føringer i hva materialet er og står for? Eller at barnet tar til seg 
spaden/raken/kakeformen som ”sin” i et kollektiv hvor alle leker er felles og 
skal deles? Slike spørsmål går utover spørsmålene som har rette og gale svar, 
fordi de kobler seg til en etisk praksis som krever at vi undersøker hva som er 
praksis og prosess, og som kobler seg sammen her og nå.  Et forståelsesapparat 
hvor både mennesker og annet-enn-mennesker innehar agentskap og blir til 
gjennom sammenkoblinger krever at vi forstår leketøy som noe mer enn en 
materialisering av  intensjoner som skal fremme læring eller utvikling av barns 
kognitive evner. I barns møter med leketøy aktiveres en meningsskaping som 
ikke kan forutses i forkant (Lafton, 2021). Vi vet at noe skjer, men hva som 
oppstår vil virke sammen med kropp, tanke, bevegelse og affect. 

 



83 

BRUDD 
 
 

En komposisjon av Sigbjørn  
Obstfelders dikt Regn, flettet  
sammen med et sitat fra Donna 
Haraway, danner utgangspunktet 
for å lete etter crescendo og  
diminuendo i et fotoutsnitt fra  
barnehagen en regnværsdag. 

 

 

                                                                                                          Foto 3: spade og lek i vann 

It matters what thoughts think thoughts 
It matters what knowledges know knowledges (Haraway, 2016, p. 35) 

 
En er en, og to er to - 

vi hopper i vann, vi triller i sand. 
Sikk, sakk, vi drypper på tak, 

tikk, takk, det regner i dag. (Obstfelder, 1989, p. 74) 
 

It matters what relations relate relations. (Haraway, 2016, p. 35) 
 

Regn, regn, regn, regn, 
øsende regn, pøsende regn, 

regn, regn, regn, regn, 
deilig og vått, deilig og rått! (Obstfelder, 1989, p. 74) 

 
 

It matters what worlds world worlds (Haraway, 2016, p. 35) 
 

En er en, og to er to - 
vi hopper i vann, vi triller i sand. 

Sikk,sakk, vi drypper på tak, 
tikk, takk, det regner i dag (Obstfelder, 1989, p. 74). 

 
It matters what stories tell stories (Haraway, 2016, p. 35) 

   



84 

Analyselag 3: Relasjoner i danningsmøter og ‘smaken’ 
av vitenskapelige begreper  

 

 
 

Foto 4: trommebatteri av uteleker 

 
Relasjoner er et hyppig brukt begrep i norsk barnehagepedagogikk, og i 
Rammeplan for barnehagens innhold og oppgaver (KD, 2017) vises det til 
betydningen av relasjoner flere steder. Blant annet står det at barnehagen 
“skal ivareta relasjoner mellom barn i grupper, mellom barn og personalet, 
og mellom personalet og foreldre (KD, 2017, s. 15). Begrepet relasjoner 
behandles også i litteratur som anvendes i pedagogikkundervisningen i 
barnehagelærerutdanningen, hovedsakelig omhandler litteraturen nettopp 
relasjoner mellom barn og relasjoner mellom barn og voksne/personal (se f. 
eks.: Askland og Sataøen, 2019, Bae, 2007, Greve og Øksnes, 2015, Pramling 
Samuelsson og Johansson, 2006). Når vi forskyver forståelsen av relasjoner i 
leketøyspedagogikkbegrepet, og fokuserer på relasjoner i møte mellom barn og 
leketøy, så impliserer vi samtidig at relasjoner ikke bare oppstår mellom 
mennesker, men også mellom mennesker og annet-enn-mennesker. Haraways 
kinship er knyttet til samspill mellom ulike organismer, og i ordets videste 



85 

forstand er det mulig å betrakte leker som former av organismer. Haraway 
(2016, s. 2) foreslår at ‘å gjøre kin’ handler om hva hun betegner som ‘oddkin’ 
framfor, eller som tillegg til, ‘goodkin’. Oddkin handler om samspillet og 
relasjonene med det mer-enn-menneskelige. Leketøys-pedagogikken i 
barnehagen blir gjennom ‘oddkin’ begrepet en utvidelse av rammeplanens 
forståelser av relasjon til også å omfatte relasjoner mellom barn og leketøy, barn 
og lekerom, barn og lekeomgivelser. Øyeblikket når bøttene kobles sammen 
med metallgjenstander, og spaden sammen med barnets kropp produserer 
musikk (se foto 4). 

  

Hvilken verden eller strukturer oppdager barnet, og hvilke opplevelser får 
barnet av verden som helhet gjennom dagens barnehageleketøy? Leken, sanden, 
gresset, fargene, boken som en del av et danningsprosjekt. Danningsbegrepet 
slik det er skrevet fram i Rammeplan (KD, 2017) bygger på en 
menneskeorientert tenkning i tråd med Fröbels beskrivelser av hvordan 
lekegavene skulle bidra inn i danningen (Johansson 2020). Danningen i 
lekegavene er knyttet til utforskning av materialet i samspill og relasjon med 
voksne, det er knyttet til at barnet gjennom gavene skal få mulighet til å forstå 
omverdenen. Fröbel “ville gi barna en mulighet til å oppdage verdens strukturer 
i samspill med en voksen, ved å gå ut fra barnets opplevelse av verden som en 
helhet” (Johansson, 2020, s. 53). Denne ideen om lekegaver eller leketøy ble 
imidlertid skrevet fram på midten av 1800-tallet, og til tross for at verden har 
stått ovenfor store omveltninger i de snart 200 årene som er gått, så er ideen om 
danningsinnhold i dag i tråd med hvordan tenkere som Fröbel, Gadamer og 
Hegel formulerte det. Jensen (2014) peker på hvordan danning i et postmoderne 
samfunn ikke kan forstås som jakten på danningsinnholdet som noe fast og et 
ideal å streve etter. I stedet inngår danning i prosesser, og/eller relasjoner 
mellom barn, materialer og diskurser, som alle er i stadig bevegelse og endring. 
Jensen utfordrer den individuelle danningen, og undersøker hvordan danning 
kan forstås som kollektive prosesser i demokratiske fellesskap. Vi følger en slik 
danningsforståelse videre og kobler den til Haraways worlding for å veve de 
materielle aspektene og relasjonene tettere sammen. 

  

Haraway (2016) bruker termen worlding når hun skriver om det som oppstår 
når semiotikk, affect og materialitet møtes i utforsking av verden. Haraway 
(2016, s. 13) tar tenkningen videre når hun sier at det er prosesser av becoming-
with verden, en verden hvor hverken natur, kultur, subjekter eller objekter har 
gitte egenskaper og rammer for eksistens, men hvor alle blir til i 



86 

sammenvevingen av verden. Tilblivelsen kan ikke forutbestemmes, men blir til 
som en konsekvens av sammenvevinger mellom alt som betyr noe, som spiller 
en rolle. Haraway peker på at hvilke teorier, relasjoner og kunnskaper som settes 
i spill får betydning for hva som oppstår når de kobles til hendelser som vi gjør 
hver dag og som gir mening slik at det blir virkelig for oss, en del av vår 
worlding (Haraway 2008, 2016). Møter med verden berører, og relasjonene 
bidrar til å forme oss som mennesker når alle deltakerne blir til som en 
konsekvens av stadig pågående møter med (hver)andre.  

For å åpne vår sticky knot kan vi undersøke de lagene som springer oss i øyet 
når vi betrakter foto-utsnittet i foto 3. Barnas intra-aksjoner med gule spader 
blir annerledes når regnet strømmer ned. Obstfelders rytme bidrar til at det er 
vannet og sølepytten som virker inn på barnas bevegelser, og den gule spaden 
inngår i barnets bevegelse i vannet. Nettopp bevegelsen, vannet, søla og spaden 
blir en del av fotoets crescendo (Deleuze, 2003), det vi oppdager og som blir 
tydelig for oss. Men hva hvis vi leter etter fotoets diminuendo, som former for 
sameksistens som allerede er tilstede og som vi lett overser? Hva kan tre fram 
da? Hvis vi tenker verden med andre tanker og andre fortellinger.  

Barns intra-aksjoner med begreper og abstrakte forståelser av verden, som 
eksempelvis teknologi og bærekraft, er en del av livet, de virker inn i og 
gjennom leken og væren. DeFreitas og Palmer (2015) kobler vitenskapelige 
begreper til Deleuze og Guattari og “smaken” av begrepene. Vi stiller 
spørsmålet om hvordan begrepene smaker og virker og hva de produserer inn i 
knuten. I likhet med de Freitas og Palmer (2015) vil vi bevege oss ut av en 
epistemologisk debatt som fokuserer på om barns begrepslæring og forståelse/ 
meningsskaping kan forstås som koherent eller fragmentert og bevege oss inn i 
ideen om at barn står “midt i” verdenen som både konseptet og barnet er en del 
av. Intra-aksjonene produserer, og vi har flere deltagere som bidrar inn som 
medprodusenter. Diktet til Sigurd Obstfelder og sitatet fra Donna Haraway kan 
være to andre produsenter inn i hvordan intra-aksjon produserer worlding. Og 
når vi lar Haraway bryte inn i diktet, så produseres nye forståelser av regnet. 
Det rytmiske og pulserende drivet som lar energien i regnet komme i forgrunnen 
i Obstfelders dikt forstyrres av Haraways innspill om at hvilke verdener vi 
forstår verden ut fra også bidrar til hvilke verdener som skapes.  

de Freitas og Palmer (2015, s. 1202) skriver: “Instead of treating scientific 
concepts as timeless and transcendent, we investigate how they partake in 
children’s play and learning”. I foto-utsnittet ser vi hvordan jorden er blitt 
forvandlet til gjørme og hvordan jorden er mettet av vann slik at det danner seg 
pytter av vann til å hoppe i. På samme måte ser vi leketøy som sammenvevd 
med barns lek, læring og danningsprosesser i barnehagen, veves været seg inn. 



87 

Det tidløse virker inn i knuten, samtidig som at tiden leken oppstår i forankrer 
opplevelsen. Dette bringer oss tilbake til Haraway og hvordan hun peker på 
sammenhengen mellom å velge og anvende den mest passende terminologien 
som kan formidle noe av den worldingen som skjer i sammenvevingen 
menneske-ikke-menneske. En konsekvens av å forstå vitenskapelige begreper 
som en deltaker i barns lek (de Freitas og Palmer, 2015) er at barn erfarer med 
materialene de er en del av. I fotoene vi har valgt ut til denne artikkelen finner 
vi spader, bøtter, sand og vann sammen med barna. Et selvsagt premiss, som 
tvinger seg på oss fra tidligere erfaringer, er at sand lar seg forme av bøttene og 
at det er mulig å bygge i barnehagens sandkasser. Vi trenger mer, eller mindre, 
vann for å forme de figurene vi ønsker, (med mindre bøttene brukes til andre 
ting som illustrert i foto 4). Hvem har vel ikke gledet seg over å bygge 
demninger når telen ennå ikke er gått i jorda, slik at dreneringen i sandkassa er 
dårlig og vannet blir liggende i kanalene? Eller å forme sandslott med bøttene 
og bygge små hus langs elvene i sandkassa. Slike erfaringer bidrar til å ‘smake’ 
på begreper og muliggjøre at barn gjør seg erfaringer hvor både verden, kroppen 
og ikke-menneskelige aktører er likeverdige og i stadig endring. 

Vi beveger oss nå utenfor barnehagens hverdagsliv for å utforske et diminuendo 
som det vi ikke ser fordi vi er så vant med å se det (Deleuze, 2003) i bildet 
som vi har observert i feltarbeid i et større prosjekt. I barnehagen finnes det som 
en konsekvensene av sikkerhetsregler ulike former for sand (forskrift om 
sikkerhet på lekeplassutstyr, 2014), og i alle områder hvor barn kan falle ned 
fra opphøyde konstruksjoner så skal det være egnet fallunderlag. Et mulig 
fallunderlag er sand. Men ettersom ”byggesand” er for kompakt til å være 
støtdempende så erstattes store deler av sanden i sandbassengene med større 
sandkorn, med bedre støtegenskaper. Disse støtegenskapene gjør at sanden 
renner sammen og ikke kan brukes til bygging selv med mye vann tilsatt. Som 
Haraway (2016, s 31) hevder, er SF i kraft av science fiction eller spekulativ 
fabulering en definisjon av verden. SF er både historiefortelling og fakta-
fortelling; det er mønsteret av mulige verdener og mulige tider. I et slikt 
perspektiv blir også leketøyspedagogikk noe uferdig, noe vi ennå ikke vet hvor 
bringer barnet. Hvor bringer støtsanden barnets ‘smak’ av naturfaglige 
begreper? Hvordan kan barn orientere seg og forstå at det er forskjell på sanden 
som ligger under huskestativet og sanden i sandbassenget uten leker? I Fröbels 
tid var det andre gaver, andre virkemidler for å bevege og undersøke/forstå 
verden. I tiden fotografiet (foto 3) representerer befinner det seg jord og vann, 
og utenfor bildet støtsand. Men alt bindes sammen av tid. Tid er noe magisk, 
glødende å tenke sammen med (Moxnes & Aslanian, 2022). de Freitas og 
Palmer (2016, side 162) peker på hvordan implikasjonene for læringsteorier er 



88 

voldsomme hvis vi skal ta på alvor at barn er sammenvevd med begreper. På 
samme måte vil implikasjonene av sammenveving med leketøy på barnehagens 
uteområder være store.  

Vi har tidligere vist til hvordan Banduras (1986) forståelse har preget store deler 
av forståelsen av læring og leketøy. Haraways (2016) Terrapolis, SF og 
worlding kan bidra til å utfordre sosial læringsteori og lese den med nye blikk. 
Et blikk hvor relasjoner fortsatt har betydning, men hvor det er relasjonene og 
det som oppstår mellom alle deltagerne – ikke kun de menneskelige – som har 
betydning. Og hvor utbytte av læring og læringsinnhold ikke kan forutses på 
forhånd fordi barn (som alle andre) er sammenvevd med verden. 
Lekesituasjonen eller læringssituasjonen strekker seg utover her og nå og kobler 
inn andre hendelser som allerede er en del av barnas worlding. Noe som bringer 
oss videre til hvilke sammenhenger kan vi finne mellom barnet - spaden - 
pedagogen - leken - været i møter hvor eksempelvis regnet bidrar til å endre 
leketøyet eller miljøet barn samhandler med. Som pedagoger i barnehagen vet 
vi ikke hvordan ulike companion species (Haraway 2008) aktiverer hverandre, 
og vi vet heller ikke hvilke companion species som deltar. En slik innsikt krever 
at pedagogen også må se barnehagens lek og læringssituasjoner som utforsking 
og opplevelser med for de voksne ukjente deltagere. Har personalet i 
barnehagen forstått forskjellen på hvordan byggesand, jord og støtsand drenerer 
vann og bidrar forskjellig inn i barns ‘smak’ av hvordan verden virker. Dette 
presser oss til å vende tilbake til Haraways (2016, s.126 ) sitat “who lives and 
who dies and how might become clearer for the cultivating of multispecies 
justice” som vi tidligere har trukket inn. Hvordan dør companion species ut i 
barnehagens demokratiske fellesskap? Hvem er det som ikke blir sett og ikke 
blir hørt fordi de ikke blir gjenkjent av de ansatte og derigjennom mister plass i 
relasjonene? Hvilken posisjon har bøttene og spadene inn i relasjonene?  

Disse spørsmålene leder oss til diskusjonen om hva slags debatter vi trenger. I 
mange tilfeller blir debattene polarisert og bygger på teorier om barn, men med 
en voksens/ansatts perspektiv. Ved å ta Haraways ontologiske inngang på alvor 
må vi imidlertid se at det er flere elementer og deltagere til stede med en 
samtidighet, uten at de nødvendigvis er synlige. I slike skapende prosesser er 
utfallet ikke gitt, og vi kan ikke lenger tenke med de forståelsene av 
intensjonalitet som vi kjenner fra tidligere (Haraway, 2016, s. 30).  

 
 
 
 



89 

 
Diskusjon 
 
I analysene over har vi diskutert fotografier med utgangspunkt i 
forskningsspørsmålet og hvilke mulige relasjoner mellom barn, leketøy og 
verden som kan spores og hvordan dette igjen leder til ulike forståelser av 
relasjoner og tilblivelser i leketøyspedagogikk. Vi vil her videreføre 
diskusjonen og starter med et fotografi som kan gi ytterligere dybde til både 
relasjoner og tilblivelser:   

 

I barnehagens lekekasser ligger 
røde spader (foto 5). Spader 
formet som gravekloa på en 
traktor. I barnehager blir 
spadene satt på hendene, båret 
som klørne på et rovdyr. 
Spadene er et kjært leketøyet, 
det leketøyet, eieren av hånden, 
synes er det tøffeste i 
barnehagen. Med spadene på 
forandrer barnet seg og blir til 
en bjørn. Et villdyr som kan 
grave seg et hi, som kan vende 
jordlag og fange villaks. Et 
rovdyr som kan kjempe for sin 
rett, forsvare seg eller angripe. 
Et rovdyr med uante krefter. 
Superkrefter? En superhelt når 
spadene er på plass? Kan et 
leketøy være en venn, i tillegg 
til å være en  kraft? Vi fortsetter 
å diskutere med Haraways 

ontologiske inngang. Leker som mer enn leker, som en styrke, eller et våpen, 
som et redskap og som en forsterkning av egen svakhet? Som vennskap og 
kjærlighet til materiale? Relasjoner og tilblivelser? Dette trekker oss mot 
Haraway (2016, s. 2) sitt begrep kinship. Vi introduserte begrepet tidligere i 
teksten og viste til at det handler om en praksis i å lære, å forstå sammenhenger. 
Og å leve og dø godt med andre. Gravekloen (foto 5), den røde raken (brudd 2) 
eller gule spaden (foto 3) og barnet er kanskje trøblete eller provoserende å 

Foto 5: To røde spader 

 



90 

betrakte som et kinship, men når de knyttes sammen skaper sammenvevingen 
ro, eller trygghet, eller villskap – eller andre, ulike uttrykk for tilblivelser.  

Haraway (2016, s. 106) skriver at ”Cross-species kinship has consequences”. 
Haraway forankrer både mennesker og ikke-mennesker i ordet kin, men 
behandler ikke kin alene. Kinship fordrer at det er flere kins til stede samtidig, 
som barnet og graveklørne. Samspillet, forholdet dem imellom er gjennom dette 
perspektivet det som skaper kin, men markedsføringen av produktet i form av 
konkurranse mellom barn som spesielt attraktive leker - det som skaper statusen 
til akkurat denne leken er også tilstede i leketøysknuten, i stringfiguren.  

Johansson (2020) framskriving av Fröbels ideer om lekegaver kan, til tross for 
den kritikken vi tidligere har kommet med, ha noen koblinger til Haraways 
(2016) ideer om kinship, ved sammenkoblingen av danningsinnhold, samspill 
mellom generasjoner og med leken (Johansson, 2020, s. 51/52). Danning 
bygger tradisjonelt på å dyrke holdninger og tankesett som fremmer subjektets 
selvstendighet og kritikk (Løvlie, 2013). Når vi tenker med Haraway kan ikke 
danningspotensialet forstås som innskrevet i subjektet, men mulighet for 
danning gjennom kritisk demokratisk deltakelse oppstår i de sammenfiltrete 
møtene mellom mennesker og det mer enn menneskelige.  

Ideen om lekegaver kan innveves i Haraways forståelser av tid som 
fortid/nåtid/fremtid som sammenvevet, ved at ‘giveren er en del av gaven’ og 
at giver slik er tilstede i øyeblikket gaven lekes med. Og fremover, gjennom 
intensjonene om danning ved utforskning av gaven. Ser vi på graveklørne, 
raken, regnet eller den gule spaden, er kanskje ikke danning og utforskning det 
første som slår oss, men det som oppstår i øyeblikket mellom barn og leketøyet 
betyr noe. Og kan en slik lekegave bli en motmakt? Motmakt mot personalets 
makt til å beskytte barna og å utstyre barna med det rette materialet. Ideer om 
hva barnet trenger for å kunne dannes på “rett måte”? Begrepene kinship og 
worlding antyder at verden ikke er stabil og forutsigbar. Hendelser i verden 
virker inn i barnehagens mikroøyeblikk. Leketøyet har magien til å bli 
forskjellige ting, være uforutsigbar, men også være en del av verden, noe som 
åpner for en større nysgjerrighet på hvordan leketøyet virker inn og gir rom for 
å drømme. Drømme, som ei lita jente som ble til superhelten i boken (brudd 1). 
Ikke for evig og alltid, men i et lite, drømmende pusterom – der og da. Hva skjer 
når barnet blir en annen i møte med to røde spader som kan minne noe om 
rovdyrklør (foto 5)? Hvilke egenskaper har disse to røde spadene, egenskaper 
som barnet ikke har, men som innbilningens kraft kan konstruere. Slik kan 
worlding bringe danningsbegrepet videre, i ulike retninger, som eventyrere på 
en ferd ingen enda vet hvor vil ende.  



91 

 
Avsluttende kommentarer 
 
Relasjoner og tilblivelser har gjennom artikkelen latt seg spore i fotografiene 
og fortellingen om den røde raken (brudd 2). Sammen har de bidratt til å 
synliggjøre og konstruere begrepet leketøyspedagogikk. Artikkelen gir ingen 
svar på hva slags leketøy barnehagen bør utstyres med eller hva leketøy er, og 
vi vender oss til Haraway for å argumentere for hvorfor den likevel har 
betydning inn i pedagogisk forskning. Haraway (2018) er inspirert av Navajo 
stringfiguring, og viser både til stedet hendelser utspiller seg og alle de som 
lever der. Stringfiguring i Haraways terminologi er et spill eller en lek, men ikke 
bare en lek - det er en lek som lærer oss om livet, og om måter å leve livet på i 
sameksistens, som den røde raken, regnet og sanda. Stringfiguring handler om 
å motta og videreformidle mønstre, miste tråder, feile og innimellom finne noe 
som virker, noe inkonsekvent, og kanskje til og med vakkert som ikke var der 
før (Haraway, 2016, p. 10). Haraways Navajo stringfiguring har inspirert oss til 
å utforske hvordan fotografier som mikroøyeblikk kan åpne for en inngang til å 
utforske leketøyspedagogikk i denne artikkelen. Begrepet er ikke ferdig 
utformet, det er i en tilstand av becoming, noe som åpner for å fortsette å undres 
og være i “the what if” som Manning (2009) oppfordrer til. Å utforske 
fotografienes diminuendo og crescendo har dratt oppmerksomheten til hvilke 
former for sameksistens og tilblivelser som vanligvis veves sammen i 
barnehagens pedagogikk, og hvilke alternative forståelser som trer fram når vi 
spør “hva hvis” det er noe annet som står på spill her. Fotografienes 
diminuendoer kan forstås som hvilke tråder som droppes og som blir en del av 
en unmaking av leketøyspedagogikken hvis deltagerne ikke er oppmerksomme 
på at de forsvinner og forvitrer.  

Personalet anvender leketøy både pedagogisk og didaktisk i barnehage-
hverdagen. Men når de pedagogiske og didaktiske intensjonen inngår i 
worlding, så vil følelser som produseres, fantasi, omgivelsene, materialene, 
barna og lektøyene inngå i likeverdige vevinger som samlet konstruerer en 
begynnende forståelse av hva leketøyspedagogikk kan være. Ved å rette fokus 
mot hvordan leketøy er en del av en kollektiv meningsskaping i barns liv, var 
vår intensjon som forskere å undersøke det som strekker seg utover hendelser 
her og nå, og som kobles til både lokale praksiser og globale hendelser. Leker 
kan kanskje mer enn noe annet, by på opplevelser av ”becoming human, 
becoming humus, becoming terran” (Haraway, 2016, s. 119) i et nordisk 
leketøysrhizom. Barns møter med ulike companion species vil produsere 
relasjoner som vever seg inn i øyeblikket her og nå. En slik tenkning innebærer 



92 

at det uforutsette i læring og danning trer tydeligere frem. Det uforutsette kobles 
til at utbyttet ikke kan forutses. Men, det kobles også til hvilke deltagere som er 
en del av situasjonen – og at deltakerne i mange tilfeller ikke kan observeres av 
pedagogen der og da, noe som i barnehagens praksis krever nysgjerrighet på 
hvilke leketøy og andre aktører som inngår i hendelser og hva de produserer.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



93 

Flere av fotografiene er gitt i gave fra barnehager som ønsker å være anonyme. 
I tillegg er et par av fotografiene forfatterens egne. 

 

Referanser  
Aronsson, L,  Andersen, C. E. & Lenz Taguchi, H. (eds.) (2023). Lyssnandets 

pedagogik i samtiden och för framtiden. Gleerups. 

Askland, L. & Sataøen, S. O. (2019). Utviklingspsykologiske perspektiv på 
barns oppvekst (4. utg.). Oslo: Gyldendal Akademisk. 

Bae, B (2007). Å se barn som subjekt - noen konsekvenser for det pedagogiske 
arbeidet.   https://www.regjeringen.no/no/tema/familie-og-
barn/barnehager/artikler/a-se-barn-som- 

Bandura, A. (1986). Social foundations of thought and action: A social 
cognitive theory. Englewood Cliffs, NJ: Prentice -Hall. 

Barad, K. (2014). Diffracting Diffraction: Cutting Together-Apart. Parallax, 
20(3), 168-187. https://doi.org/10.1080/13534645.2014.927623 

Barthes, R. (1985) The Photograpic Message. In S. Sontag (ed) The Barthes 
Reader. Hill and Wang. 

Bjelkerud, A., Halmrast, A., Søby, K. & Østerås, B. (2018) Å rive og røske i 
begrepene. I T. Lafton og A.M. Otterstad (red) Barnehagepedagogiske 
linjeskift. Bergen: Fagbokforlaget. 

Bjørnestad, E. & Os, E. (2018) Quality in Norwegian childcare for toddlers 
using ITERS-R, European Early Childhood Education Research Journal, 
26:1, 111-127, https://doi.org/10.1080/1350293X.2018.1412051 

Chi, M. T. H. (2009). Active-constructive-interactive: A conceptual 
framework for differentiating learning activities. Topics in Cognitive 
Science, 1, 73–105. https://doi.org/10.1111/j.1756-8765.2008.01005.x 

Dahlberg, Moss og Pence (2013). Beyond quality in early childhood education 
and care. Routledge.  

Davies, B. (2014). Listening to children: being and becoming. London & New 
York: Routledge, Taylor & Francis Group. 
https://doi.org/10.4324/9781315770390 

de Freitas, E., Palmer, A. (2016) How scientific concepts come to matter in 
early childhood curriculum: rethinking the concept of force. Cult Stud of 
Sci Educ 11, 1201–1222. https://doi.org/10.1007/s11422-014-9652-6 

https://www.regjeringen.no/no/tema/familie-og-barn/barnehager/artikler/a-se-barn-som-
https://www.regjeringen.no/no/tema/familie-og-barn/barnehager/artikler/a-se-barn-som-
https://doi.org/10.1080/1350293X.2018.1412051
https://doi.org/10.1111/j.1756-8765.2008.01005.x
https://doi.org/10.1007/s11422-014-9652-6


94 

Deleuze, G. (1994). Difference and Repetition. Continuum. 

Deleuze, G. (2003). Francis Bacon: The Logic of Sensation. Continuum. 

Deleuze, G. & Guattari, F. (1987/2015). Tusen platåer. Tankekraft Förlag. 

Greve, A. og Øksnes, M. (red) (2015) Vennskap. Oslo: Cappelen Damm. 

Haraway, D. J. (2004). The Haraway reader. New York: Routledge. 

Haraway, D.J. (2008) When Species Meet. London: University of Minnesota 
Press. 

Haraway, D. J. (2016). Staying with the trouble: Making kin in the 
Chthulucene: Duke University Press. 

Haraway, D. J. (2018) Modest_Witness@ Second_Millennium. 
FemaleMan_Meets_OncoMouse: feminism and technoscience/Interviewer: 
T. Goodeve. Routledge. 

Hassinger-Das, B, Toub, T.S, Zosh, J.M., Michnick, J., Golinkoff, R. & Hirsh-
Pasek, K. (2017) More than just fun: a place for games in playful learning / 
Más que diversión: el lugar de los juegos reglados en el aprendizaje lúdico, 
Journal for the Study of Education and Development, 40:2, 191-218, 
https://doi.org/10.1080/02103702.2017.1292684 

Holmes, R. (2016) Curious Work: Using Art and Film to Understand Children 
Differently. Professorial Lecture, Manchester Metropolitan University. 

Jensen, A. S. (2014). The Deluge, European Early Childhood Education 
Research Journal, 22:1, 77-90, 
https://doi.org/10.1080/1350293X.2013.865358 

Johansson, J.E. (2020) Barnehagens opprinnelse, styring og praksis. En 
introduksjon til barnehagepedagogikkens kraftfelt. Bergen: 
Fagbokforlaget. 

KD (2017). Rammeplan for barnehagen - innhold og oppgaver.  Retrieved 
from 
https://www.udir.no/globalassets/filer/barnehage/rammeplan/rammeplan-
for-barnehagen-bokmal2017.pdf 

Kind, S. (2013). Lively entanglements: The doings, movements and 
enactments of photography. Global Studies of Childhood, 3(4), 427-441. 
https://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.2304/gsch.2013.3.4.427 

https://doi.org/10.1080/02103702.2017.1292684
https://doi.org/10.1080/1350293X.2013.865358
https://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.2304/gsch.2013.3.4.427


95 

Kjørholt, A.T & Os, E. (2019) Barnehagen som materielt og kulturelt 
landskap. Arkitektur, innredning og leketøy. Hernes, Leif; Vist, Torill; 
Winger, Nina (Red.). Blikk for barn. Artikkel 4. s. 75-103. Fagbokforlaget. 

Lafton, T. (2021). Becoming clowns: How do digital technologies contribute 
to young children’s play? Contemporary Issues in Early Childhood, 22(3), 
221-231. https://doi.org/10.1177/1463949119864207 

Lafton, T. & Moxnes, A.R. (2025). String-figuring kindergarten’s toy 
pedagogy through sticky photos. Contemporary Issues in Early Childhood. 
https://doi.org/10.1177/14639491241304529 

Lauwaert, M. (2009). The Place of Play: Toys and Digital Culture. 
Amsterdam University Press. DOI: https://doi.org/10.5117/9789089640802 

Linder, M., Wæhle, E. & Dypdahl, A. (2022) Leketøy. snl.no. 
https://snl.no/leket%C3%B8y 

Løvlie, L. (2003). Teknokulturell danning. I R. Slagstad, O. Korsgaard og L. 
Løvlie (red.), Dannelsensforvandlinger (s. 347–372). Pax Forlag. 

MacLure, M. (2013). The Wonder of Data. Cultural Studies - Critical 
Methodologies, 13(4), 228-232. 
https://doi.org/10.1177/1532708613487863 

Manning, E. (2009). What if it Didn’t All Begin and End with Containment? 
Toward a Leaky Sense of Self. Body & Society, 15(3), 33–45. 
https://doi.org/10.1177/1357034X09337785 

Marsh, J., Plowman, L., Yamada-Rice, D., Bishop, J. & Scott, F. (2016) 
Digital play: a new classification, Early Years, 36:3, 242-253, 
https://doi.org/10.1080/09575146.2016.1167675 

Moxnes, A. R. (2010). Stillhet i kaos - retrospekter på makt i 
profesjonsutøvelse. Høgskolen i Oslo. 

Moxnes, A. R. & Aslanian, T. K. (2022). Thinking time: Producing time and 
toddler’s time to think in ECEC. Global Studies of Childhood. 
https://doi.org/20436106221117844 

Moxnes, A. R. & Osgood, J. (2019). Storying Diffractive Pedagogy. 
Reconceptualizing Educational Research Methodology, 10(1), 1-13. 
https://journals.hioa.no/index.php/rerm/article/view/3240/3130 

Obstfelder, S. (1893). Digte. John Griegs forlag.  

https://doi.org/10.1177/1463949119864207
https://doi.org/10.1177/14639491241304529
https://doi.org/10.5117/9789089640802
https://doi.org/10.1177/1532708613487863
https://doi.org/10.1177/1357034X09337785
https://doi.org/10.1080/09575146.2016.1167675
https://doi.org/20436106221117844
https://journals.hioa.no/index.php/rerm/article/view/3240/3130


96 

Osgood, J., Taylor, C. A., Andersen, C. E., Benozzo, A., Carey, N., 
Elmenhorst, C., Fairchild, N., Koro-Ljungberg, M., Moxnes, A., Otterstad, 
A. M., Rantala, T., & Tobias-Green, K. (2020). Conferencing Otherwise: A 
Feminist New Materialist Writing Experiment. Cultural Studies ↔ Critical 
Methodologies, 20(6), 596–609. 
https://doi.org/10.1177/1532708620912801 

Pramling Samuelsson, I. & Johansson, E. (2006). Play and learning – 
inseparable dimentions in preschool practice. Early Child development and 
Care, 176(1), 47–65. https://doi.org/10.1080/0300443042000302654 

Rose, G. (2016). Visual Methodologies. An introduction to Researching with 
Visual Materials. SAGE    Publications Ltd. 

Sutton-Smith, B. (1997) The Ambiguity of Play. Cambridge: Harvard 
University Press. 

Øksnes, M. (2019) Lekens flertydighet. Barns lek i en institusjonalisert 
barndom. Oslo: Cappelen Damm. 

Åberg, A., & Lenz Taguchi, H. (2006). Lyttende pedagogikk. 
Universitetsforlaget.  

  

  

 
 

  

https://doi.org/10.1080/0300443042000302654


97 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
BEGÆRETS FORTRYLLENDE KRAFT 
 
Lonni Hall & Ana Maria Munar 



98 

 

 
Præludium 1 – fødselsdagsæsken 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

 

 

 
 

Fødselsdagsæsken 
Fotografi: Lonni Hall 

En dag på feltarbejde på en skole på Sjælland blev denne lille kasse 
åbenbaret; Fødselsdagsæsken. En skoleleder var på vej rundt på sin 
daglige tur til de af skolens elever, som havde fødselsdag den dag. Jeg, 
Lonni, blev dybt fascineret af denne lille kasse med dimser og 
plastikting og lederens fortælling om betydningen af det for børnene, 
som på deres fødselsdag – i hele klassens påsyn – blev hyldet ved at 
kunne vælge en ting.  

I et gennemmaterialiseret samfund som vores kan indholdet i denne 
trææske siges at være uden materiel værdi. Ja det kunne i en anden 
sammenhæng ligefrem være en kasse med forladte, kasserede eller 
tabte ting, som ingen efterspurgte, eller ville eje. Men her var tingene 
tilstede i kassen med stor værdi og, som ting der aktiverede 
fødselsdagsbarnets oplevelse af en fortryllet fødselsdag. Den 
medfortryllelse blev jeg som forsker en del af.   



99 

Liv, begær, fortryllelse og viden 
 
Sociologen Marcel Gauchet er kendt for sin tese om et gennemafkristnet 
samfund, som i den forstand har mistet sin fortryllelse (Gauchet; 1999). Vi – 
Ana Maria Munar og Lonni Hall - er optagede af hvor fortryllelsen da har 
bevæget sig hen. Vi undersøger begær. Og fortryllelse og begær hænger tæt 
sammen – ja de er måske ligefrem gensidigt livgivende (MacLure, 2013). I 
denne artikel er ambitionen, at undersøge hvor underet opstår i form af det 
pludseligt opståede, som skaber undren og vækker liv, fortryllelse og begær, og 
erfaringer knyttet hertil.  

Vi tror, vi finder det i særlige begivenheder i det daglige liv (jf. 
fødselsdagsæsken) og, at det knytter an til den måde Deleuze lader begær og liv 
være gensidigt forstærkende på: 

Hvis livet er begær eller aspiration, og ikke har nogen væren udenfor 
den aspiration [---] skal der refereres til styrken i det iboende begær, 
når relationer skal kontrasteres [---]. Tanken om livet som en styrke 
til at markere sig betyder, at begæret altid og nødvendigvis er radikalt. 
Begæret er livets evne til at handle, hvor handling, bevægelse og 
aspiration ikke er bestemt på forhånd. (Deleuze and Guattari i 
Colebrook, 2005; 198-199 & note2; 206).1 

Med begæret kommer rettethed – aspirationen. Begæret er således livets evne 
til at handle, der hvor handlinger, bevægelser og stræben ikke er bestemt på 
forhånd. ”Noget” udskiller sig fra resten af verdens helhed gennem begærets 
rettethed – styrken af begæret gør altså, at noget skiller sig ud og bliver til. Med 
denne begærssforståelse er begær altså produktivt. Det skaber noget ekstra i 
verden, kunne man sige. Ambitionen med denne artikel er, at gå tættere på 
hvordan det sker. 

 
Artiklens indhold og forløb 
I artiklen bringer vi to forståelser af begrebet ´begær´ sammen sådan, som de 
ses hos henholdsvis filosoffen Gilles Deleuze (1925 - 1995), og psykoanalytiker 
Lacan (2019/1958-1959; 2008). Desuden refererer vi løbende til Maggie 
MacLures fremskrivning af betydningen af glødende materialitet, begær og 
´wonder´. ´Wonder´ oversætter vi til ´fortryllelse´ og ´under´. I artiklen 
analyseres to begivenheder; Michelangelos ufærdige Pieta; Bandini Pietà i 

 
1 Alle citater er oversat af forfatterne. 



100 

Museo dell'Opera del Duomo i Firenze, Italien og Edvard Eriksens Den lille 
Havfrue i København, Danmark. En statue, der repræsenterer hovedpersonen i 
den berømte historie med samme navn af H. C. Andersen (1837/1992). Vi 
bruger os selv som empirisk materiale og opsøger begæret og fortryllelsen et af 
de steder, hvor vi har erfaret det – i mødet med nævnte værker.  

Første del af kapitlet er vores metodologiske overvejelser inklusive overvejelser 
over kunst som vidensform. Vi har ovenfor annonceret Deleuzes 
begærsforståelse. Som optakt til de to analytiske begrebsættelser af 
oplevelserne med Pieta og Den lille havfrue ser vi igen på Deleuzes forståelse 
af begær, og herefter gælder det Lacans forståelse af begær. Så kommer de to 
begrebsættelser af begivenhederne; Pieta og Den lille havfrue. Artiklen 
afsluttes med en opsamling og konklusion, hvori vi vover et øje og foreslår, at 
Deleuze og Lacans forståelser af begær tilsammen kan give en analytisk 
beskrivelse af fortryllelsen og det radikale livsbegær. 

Vi spørger altså:  

Hvor kan vi finde underet i form af det pludseligt opståede, som 
skaber undren og vækker liv, fortryllelse og begær, og hvad kan vi 
sige om det?  

Vi undersøger hvordan kunstværket griber os, og hvordan vi griber værket og 
hvad betyder det for vores oplevelse af tid, sted, livsintensitet og livsfortryllelse. 

 
To forståelser af begær 
Vi bringer som nævnt to forståelser af begrebet ´begær´ sammen; Deleuzes og 
Lacans´. Hos Deleuze forstås begær som en ekstern livskraft der skaber. Hos 
Lacan som en længsel indefra efter at tilfredsstille behovet for ´den anden´.  

Vores antagelse er, at de to forståelser af begær kan potentialisere og berige 
hinanden. Og det, både i egen ret og i den afsluttende diskussion. Men også her 
hos os, medens vi skriver artiklen. Vi gør det med stor varsomhed, for vi er klar 
over, at den klare tænkning hos hver af de to kan blive trukket for langt. Men vi 
vover det, fordi vi skriver rhizomatisk og fordi vi finder, at både Deleuzes og 
Lacans pointer om begæret, verdens og livets beskaffenhed og tilblivelse har 
sådan tyngde, at de to tilsammen giver forklaringskraft til lige netop det vi er 
optagede af – fortryllelsen i det levede liv. Begivenheden ´Den lille havfrue´ 
analyserer Ana med begærsforståelse fra Lacan og Lonni begrebsætter analytisk 
begivenheden ´Pieta´ med begærsforståelse fra Deleuze.  



101 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
Begivenheden ´Den lille Havfrue´ begrebssættes gennem Lacans forståelse af begær  

Fotografi: Ana María Munar 

 
 

Begivenheden ´Pieta´ begrebssættes gennem Deleuzes forståelse af begær  
gennarocucciniello.it, www.sculiura-italiana.com 



102 

Baggrunden for sammenstillingen af de to måder at begribe begær på er, at vi i 
vores samtaler gennem flere år har været optagede af betydningen af begær og 
den fortryllelse, man kan opleve at blive revet med af i det levede liv. En 
fortryllelse og et begær, som har givet tyngde og afklaring til vores egne 
bestræbelser i livet. Vi har tænkt, om ikke en analytisk beskrivelse nødvendigvis 
må indeholde både et filosofisk og et psykoanalytiske blik. Derfor bringes 
Deleuze og Lacan sammen her, for at se hvorvidt det er hjælpsomt for vores 
bestræbelse på at forstå.  

Vi vælger desuden mødet med et kunstværk, fordi Deleuze & Guatarri skriver, 
at kunst skaber en særlig måde at vide på (Deleuze & Guatarri, 1996: Madsen 
2001). Kunst kan vække en anderledelse form for viden end, den vi producerer 
under logikker for klassisk akademisk forskningsarbejde. I de to analytiske 
begrebssættelser af begivenheder, hvor vi hver især er med et kunstværk, vil vi 
derfor søge at lære og folde ud på sådan viden. På den måde søger vi, at nærme 
os viden om det intelligible, begæret og fortryllelsen. Inspireret af MacLure 
kategoriserer vi de to begivenheder som undere fordi vores oplevelser i de 
nævnte begivenheder var, at der sammen med dem blev skabt en undren, et 
udvidet blik på verden og os selv i verden, og en særlig stærk fortryllelse. 

 
Affektivitet og begær 
Indenfor det posthumane, affektive felt ses sammen med begær ofte også et 
andet begreb; ´affektivitet´ (Deleuze, 2001, 1984; Juelskjær & Staunæs,2016: 
Massumi, 1995; Staunæs & Kofoed 2015: Wetherel, 2012). I korte 
formuleringer kan de to begreber holdes ud fra hinanden som, at; affektivitet 
forstås som atmosfære, og begæret er styrken/intensiteten - og rettetheden i 
atmosfæren (Andersen, 2015; Hall, 2017). Så længe vi har Deleuze i hånden, 
bruges affekt således som et teoretisk begreb for atmosfæren - altså stemninger 
lige før de bliver til følelser i enkeltsubjekter (Massumi, 20002; 2015). Vi kan 
sige, at:  ”Affekters betydning ligger [---] i hvilke følelser de muliggør” 
(Stewart, 2007 i Andersen, 2015: 318).  Når vi kommer frem til Lacan flytter 
linsen sig sådan at Ana, med Lacan i hånden, tager afsæt inde i subjektet – altså 
i en psykoanalytisk optik. Men indtil vi når dertil, kan her siges, at med 
affektivitet kommer atmosfære - stemning, og med begæret kommer en styrke 
– en intensitet og rettethed – en aspiration.  

 



103 

Begær forstås således som en radikal, produktiv, uforudsigelig livskraft hos 
Deleuze – og senere, nedenfor, skal vi se, at hos Lacan forstås begær som en 
indre længsel der vækkes, fordi man oplever en mangel. 

 

Metodologisk og teoretisk tilgang 

Rhizomer 
Dette temanummer har begrebet ´Nordiske rhizomer´ som det fælles begreb 
hvorunder artiklerne er blevet til. Om rhizomer skriver Deleuze og Guattari:  

Rhizomet antager mange forskellige former fra overflade forgreninger 
i alle retninger til fortykkede knolde og blærer. [---] ethvert punkt i et 
rhizom kan forbindes til ethvert andet andet punkt [---]. Dette er meget 
anderledes end træets rødder, som er grundet i et fast og ordnende 
center (2014; 5, 6).  

Som et levende rodnet tager rhizomer alskens forskellige former - forgrener sig, 
forbinder sig, bevæger sig i alle retninger.  

I denne artikel bruger og tænker vi forståelsen af begæret som rhizomatisk 
struktur på to måder; for det første, som en rhizomatisk måde at beskæftige os 
med skabelse af viden om begær – altså en form, hvori viden om begær kan 
udtrykkes, en form som samtidig styrkes af begæret hos os efter viden om 
verden og viden om begær. For det andet; begær som et fænomen der producerer 
verden på en rhizomatisk måde (Deleuze og Guatarri, 2014). Altså; 

1. Vi skriver rhizomatisk og begærligt. Vi lader associationerne og 
begæret drive vores skrivning, og så kan det se ud som denne 
artikel. Vi blander filosofi med billeder, personlige oplevelser og 
refleksion. Vi har villet gå med begæret, vi har ladet det ske og 
ladet det være. Hvad rammer vi? hvad rammer os? – vi skriver 
med tillid til, at processen bærer. 

2. Vi er optagede af begærets betydning for det levede liv, for hvad 
det levede liv bliver til som, og hvad begæret hjælper os til at vide. 
Hvordan lever begæret, tilblivelsen og fortryllesen i vores 
gensidige interaktioner med et konkret værk?   



104 

Præludium 2  

 
 

I materialitet skabt af det humane vævet med vind, vand og materialitet sker  
rhizomatiske bevægelser. På fotoet ses kulørte, glødende foliestumper på  

asfalt som har bevæget sig i alle retninger  
Fotografi: Lonni Hall 

På en gåtur på kastellet i København oplevede én af os disse små 
glitrende fragmenter af folie spredt ud på jorden. Hvor langt havde de 
spredt sig? --- først måske med vinden, når mennesket har tabt dem, 
eller kastet dem op i luften – siden af regnen, af vinden og af 
foreløbige ophold under skosåler, cykeldæk eller hundepoter, indtil de 
løsner sig og lander et nyt sted på jorden. Disse små stykker glødenden 
materialitet skabte fortryllelse og begær en tirsdag eftermiddag. 
Begær efter at undersøge og forstå. Hvor langt har de vandret? 
Henover brosten, ud igennem porten, langs med jordstien, over 
fortovet og vejen - helt ude på Amaliegade havde et lille blåt lysglimt 
taget ophold. Den glødende materialitet som vækker begæret på en 
hverdagsgåtur påvirker. Gåturen fik et andet forløb end ellers. 
Materialiteten, det uventede og overraskende, skabte begær og 
ændrede gåturens rettethed til en anden vej.  

Det er sådan vi har ladet skrivningen tage form, det er sådan vi går efter begæret 
– som vilde og måske vildfarne levende forgreninger, og ikke som et vertikalt, 
afgrænset, entydigt ”produkt”. Vi forsøger gennem begæret at skrive sådan, at 
bevægelser og stræben ikke er bestemt på forhånd. Det er således med 
velberådet hu, at vi lader en vis uklarhed regere i denne artikel (Deleuze & 
Guatarri 2014, MacLure 2013, Bennett 2010).    



105 

 
Forskeren som seismograf 
Vi skriver altså om vores oplevelser og sansninger og analyserer konkrete 
begivenheder i vores liv, hvor et kunstværks agens har haft særlig markant 
effekt i os og for vores liv. Den viden som foldes ud i dette kapitel er således 
tæt vævet med, at vi bruger os selv metodologisk (Munar og Hall, 2019), 
(Braidotti, 2013: Coleman & Ringrose, 2013: Clough, 2010: Harraway, 1988: 
Jackson,2013, Law, 2004). Som seismografer har vores sansninger, oplevelser, 
erindringer og drømme vævet sig med det ´at være i verden´, (Hall, 2017). 
Fortryllelse og mysterier i det små og i det store bliver en måde at adressere det 
intelligible på. Ovenfor i præludium 1 var et eksempel på, at et dagligdags 
fortryllelse lever fra en trææske med dimser en formiddag på en skole på 
Sjælland, og vi så netop i præludium 2 et eksempel på fortryllelsen fra glødende 
materialitet – små foliestykker i forskellige farver fascinerer og påvirker til en 
anden gåtur.  

I de analytiske begrebsættelse af Pieta´ og Den lille Havfrue går vi endnu 
tættere på begæret og fortryllelsen der bevæger sig i rhizomatiske strukturer. Vi 
går til begæret som, det der knytter livet sammen og skaber 
udløbere/nedslag/rodknolde/begivenheder med særlig atmosfære og rettethed 
(Deleuze & Guattari 2014).  Begæret bevæger sig på og lige under overfalden i 
udstrækning i tid og rum. Uordentligt, rodet, hoppende. Det knytter sammen, 
det adskiller, det intensiverer, det lægger dødt (Hall, 2019). Det er dette vi 
forsøger at gribe og begrebssætte.   

 
Tre grundlæggende videns-og tankeplaner 
Inspireret af Deleuzes tænkning omkring kunst som en særlig vidensform 
undersøger vi, hvordan begær agerer som autonomt koncept i multipliciteten af 
ikke-ens fænomener; sansning, tænkning, krop, værk, erfaringer og tid. Det sker 
specifikt med opmærksomhed på agens fra det konkrete kunstværk. Med agens 
mener vi, at mere end subjektet påvirker hvordan begivenheden bliver til 
(Bennett, 2010).  

I forbindelse med en diskussion af tankemønstre, og deres betydning for den 
viden vi skaber, peger Deleuze & Guatarri på tre grundlæggende tankeplaner 
der knytter sig til henholdsvis filosofi, kunst og videnskab (Deleuze og Guatarri, 
1996). Filosofis kendetegn er, at der arbejdes med begreber. Kunst er 
kendetegnet ved sansning, og videnskab er kendetegnet ved at være optaget af 
form. Det er alle tre ”legale” vidensformer, og de er både forskellige og har 
noget til fælles: 



106 

Når tanken bevæger sig rundt i et kunstnerisk materiale, sker det (---) 
på en kvalitativt anderledes måde end i filosofiske eller 
videnskabelige problemstillinger. Men kunst og filosofi har dog det 
fællestræk at de begge bestemmes som tankeplaner der giver det 
uendelige en konsistens [---] filosofi og kunst søger tilblivelse 
(Madsen 2001; 246). 

Den måde tankerne bevæger sig rundt på i samværet med kunst sker på en måde, 
som søger tilblivelse. Der søges viden efter, det som er men endnu ikke har taget 
form i ´dette øjeblik´. Det er en viden som søger det intelligible, det som gør 
livet og ens væren i verden til mere end det konkret, faktuelle umiddelbart 
registrerbare. Her ses således en måde at forstå skabelsen af viden på som viden 
skabt i gensidighed med kunst. En viden hvor tanken bevæger sig rundt i et 
kunstnerisk materiale (---) og søger tilblivelse. Ligesom den lille æske ovenfor 
er mere end en kasse med døde plastikting og dimser, men et aktivt aspekt i et 
barns oplevelse af en fortryllet, særlig dag - ligesådan agerer kunsten også 
udover ”sin egen” materialitet. Den påvirker og påvirkes (Deleuze and Guatarri, 
2014). Det er, som nævnt, det´ vi er optagede af i dette kapitel; viden som en 
særlig form for viden om hvordan begæret og fortryllesen lever og bliver til i 
vores gensidige interaktioner med konkrete arte-fakter i verden - her et 
kunstværk.   

 
Den videre rækkefølge gennem artiklen 
Nået hertil er vi, som annonceret i artiklens indledning, fremme ved Deleuzes 
og Lacans forståelse af begær. Som allerede nævnt forstås begær hos Deleuze 
som produktivt og tilføjende og hos Lacan som begær efter noget man ikke har; 
the lack..  

Vi går til den analytiske begrebssættelse af begærets ageren som, at: ”Hverken 
en lacaniansk eller en deleuziansk læsning er rigtig eller forkert” (Jackson & 
Mazzei, 2012; 100, egen oversættelse). Herved undersøger vi begærets 
rhizomatiske struktur – hvordan det bliver til som både/og, og drives og får kraft 
og retning i en løbende intensiv skurren og tilblivelse mellem værket, 
begivenheden og subjektet.  

 



107 

 
Begær som det forstås hos Deleuze  
 
Deleuze har løbende gennem sit forfatterskab arbejdet med at skrive begærets 
betydning frem som autonomt fænomen og som andet og mere end knytte til 
sexualitet og det enkelte subjekt (Goodchild, 1997; Hall, 2017). Det sker både i 
de tidlige historiske dialoger med Hume, Leibniz, Spinoza, Bergson, Nietzche, 
Foucault og andre markante tænkere i den vestlige kulturarv (Frichot, 2005), og 
senere i samarbejdet med Guattari (Deleuze & Guattari; 2013, 2014). Desuden 
fremskriver Deleuze begæret under forskellige betegnelser. Det ses flere steder 
som ´intensitet´ og også som en kraft: “Begær [---] er ikke en ´ting´ eller en 
karakteristik men snarere en kraft” (Jackson & Mazzei 2012; 92, egen 
oversættelse).2 Men det fremskrives også som, det´ der intensiverer forskelle 
(´intensive difference´) og helt enkelt som øjeblikke af livstilblivelse - spontant 
opstående og livskabende begivenheder (Deleuze & Guattari; 2014). Hermed 
forlades en klassisk forståelse af begær, hvor fænomenet opererer i en allerede 
meningsfuld og ordnet verden. Begæret er en livsintensitet der opererer og 
producerer i det socialt ubevidste. Her intensiverer og griber det iboende begær 
det liv som eksisterer før bevidstheden og før meningskabelsen ”sætter ind”. 
Det kan vi forstå som, at kraften/intensiteten og de forskelle som da sættes 
skaber den konkrete begivenhed - simpelthen. Det betyder, at begæret skal tilgås 
som et levende og producerende fænomen:  

I stedet for at placere begær som et koncept knyttet til objektivitet, til 
et særligt undersøgelsesfelt, transcendentale forudsætninger eller 
seksuel praksis er det nødvendigt at lade det stå i egen ret som et eget 
autonome koncept [--] begærets integritet opnås kun når [---] lag af 
tanker, emotioner, følelser, krop og ontologi interagerer med hinanden 
(Goodchild, 1997; 11-12) 

Hvis vi skal forstå ́ begær´ må vi således se dets iboende styrke som et autonomt 
fænomen der arbejder integreret i lag af tanker, emotioner, følelser, krop og 
væren. Den måde Deleuze skriver begæret frem på, giver således mulighed for 
at forstå livsintensitet på andre måder, end som alene iboende enkeltpersoners 
individuelle, og ofte, uerkendte begær. På den måde flyttes forståelsen af begær 
hen til at kunne blive forstået som en før-individuel, social positiv skabende 

 
2  Her skal for god ordens skyld gøres opmærksom på, at i det affektive felt ses nogen uklarhed i 
forhold til brugen af ´intensitet´. Fra tid til anden, ses affektivitet forklaret som intensitet. Vi 
holder os imidlertid til Deleuzes tænkning, og her er intensitet knyttet til begær og affektivitet er 
bestemt som atmosfære. 



108 

kraft (Bergstedt 2024). Begær tilføjer til verden. Begær er livgivende. Hos 
Deleuze intensiveres begæret således før vores ordning af verden (Goodchild 
1996). Det er netop sådan analytiske opmærksomhed som skal rejses, når vi går 
til begivenheden Pieta. Men først skal vi se på, hvilke analytiske 
opmærksomheder der tager form, når vi går gennem Lacans begærsforståelse. 

 
Begær som det forstås hos Lacan 
 
For Lacan er begær det, der subjektiverer mennesket; et subjekt, som kan sige 
”jeg er…” ”jeg vil…” “jeg vil have…”. Denne subjektivering, som allerede 
starter hos spædbarnet, hænger tæt sammen med affekt, det vil sige med 
sprogets kropslighed (Lacan, 2019/1958-1959).  

Lacan definerer begær som en substraktion. Begær er det, der står tilbage, når 
behov bliver trukket fra krav (Homer, 2005: 72). Barnet har medfødte behov, 
som skal opfyldes, for at det kan overleve (for eksempel sult). Disse behov 
udtrykkes af barnet og skal fortolkes af dets omsorgspersoner (for eksempel ”du 
må være sulten”), hvilket de, på deres side, forstår som krav. Med tiden bliver 
barnet bedre til at udtrykke sine behov gennem det lærte sprog og inskriptioner 
i den symbolverden, som Lacan kalder den store Anden (kultur, værdier, normer 
osv); f.eks. hvilken slags mad vi spiser, på hvilken måde, hvordan vi taler om 
vores sult, hvilket igen skaber forbindelse mellem de biologiske behov og de 
socialt medierede ’krav’. Samtidig med svaret på sine kravsudtryk modtager 
barnet også en slags ekstra støtte, som overstiger selve behovsopfyldelsen. Ikke 
alene får hun mad, men hun oplever samtidig forældrenes opmærksomhed og 
omsorg i en kompleks kombination af verbale og sanselige oplevelser (det 
kropslige og det socio-kulturelle symbol/sprog). Når vi trækker det rene ’behov’ 
fra kravet om opmærksomhed (kærlighed), står begæret tilbage. Begær er netop 
det fænomen, som træder frem i denne splittelse (Lacan, op. cit. Homer, 2005: 
72). Selve forestillingen om ”jeg” (ego) opstår således sammenfiltret med 
spædbarnets tidligere hjælpeløse væren. Der er ingen adskillelse mellem det 
psykiske og det fysiske (Lacan, 2008:32). Lacan forklarer den spirende 
subjektive bevidsthed som et spejlstadie (Lacan, Ecrits [1966]1989). For Lacan 
er det inter-trans-subjektiviteten (spejlet, den anden, tegnet, kulturen), der 
skaber subjektet eller det særligt menneskelige i organismen. For ethvert væsen, 
som ’bor i’ sproget, er begær altid artikuleret og rodfæstet i et system af sprog 
og symboler, men sproget bliver sammenflettet med de psykiske strukturer, med 
affekt og biologiske behov i en sådan grad, at det ikke giver mening at tænke 
dem adskilt, når vi har med talende væsner at gøre. 



109 

There is a gap between the purely and simple interrogative language 
of demand, on the one hand, and the language with which the subject 
answers the question of what he wants and constitutes himself in 
relation to what he is, on the other. It is in this gap that what is known 
as desire arises. (Lacan, 2019/1958-1959, Seminar VI, p. 172) 

Dannelsen af det talende subjekt følger en vej, hvor den rene behovsorganisme 
(spædbarnet) en verden af sprog og betegner (’signifiers’), som på én gang 
bestemmer og fremmedgør/splitter hende. Der findes ikke noget betegner, som 
nogensinde vil være i stand til at repræsentere eller udtrykke hendes behov. Det 
talende væsen fremstår som et begærssubjekt men ikke som opfyldelsen af en 
mulighed – snarere som en søgen efter det umulige, nemlig den tilfredsstillende 
genkendelse i den anden og den andens selvstændighed. Som sådan findes der 
intet mig, uden at den anden først er blevet inkorporeret i bevidsthedsstrukturen. 
Mit ego er min anden. Det menneskelige ego centrerer sig ikke omkring 
perceptions-bevidsthedssystemet (jeg opfatter, jeg tænker) men omkring den 
funktion, som Lacan kalder ”méconnaissance” (Jeg genkender ikke, jeg 
fejlfortolker, jeg drømmer) og gennem begærsstrukturen (Lacan [1966]1989:7). 

 
Glødende materialitet 
Vi har nu set, hvordan begær forstås hos henholdsvis Deleuze og Lacan. Og på 
fotoet af de glødende foliefragmenter (præludium 2) var et hverdagseksempel 
på, at begærets rhizomatiske bevægelser påvirkede til en anden retning på 
gåturen, og med underet i fødselsdagsæsken (præludium 1) blev skabt rettethed 
mod styrkelse af barnets oplevelse af en fortryllet dag. Nedenfor gå vi nu videre 
til begivenhederne Pieta og Den lille Havfrue. Vi skal endnu tættere på:” 
begærets mobilisering via berøring og andre sanser” (Mac-Lure, 2013; 230, 
egen oversættelse). Mac-lure skriver videre: 

Muligheder kan opleves når det virker som, at noget – måske en 
bemærkning i et interview, et fragment i en feltnote [---] et objekt [--] 
anstrenger sig for at rækker ud og gribe os [---] det sker i en art 
gensidig fascination, og har styrken til at animere yderligere tanker. I 
andre sammenhænge har jeg kaldt den intensitet som synes at komme 
fra data for ”glødende” (2013; 228) 

Den glødende intensitet som MacLure skriver om, forstår vi som kunstværkets 
agens. Og som vi senere skal se i Anas analyse lægger vi dertil, at intensitet og 
begær også vækkes indefra og ligeledes gløder. Som et metodologisk greb via 



110 

sanser og kunst forsøger vi således at komme tættere på, hvad og hvordan 
begæret lever og skaber ”indefra og udefra”, medens værket sanses. Lad os 
begynde med Pieta. 

 
Undersøgelse af begær og begærets varighed, 
intensitet og gentagne tilblivelse (Lonni)  
 
Dette er en beskrivelser af et møde med Michelangelos ufærdige 
Pieta´; Bandini Pietà  i Museo dell'Opera del Duomo i Firenze, Italien. 
Michelangelo arbejdede på skulpturen i perioden 1547 – 1555.  

Begivenheden ligger en del år tilbage, og er blevet til i min (Lonnis) erindring 
igen og igen – til stadighed med en undren over, hvad der hændte den dag, og 
med et genvitaliseret engagement på det som hændte. På det tidspunkt var min 
levevej en anden end i dag. Jeg var etableret billedkunster og mit professionelle 
liv bestod i at udstille malerier og grafik i ind og udland. Som en del af mit 
arbejde besøgte jeg et tidligt efterår Firenze for endnu engang at mærke 
intensiteten fra en tid i europisk kunst - renæssancen - som i kunsthistorien 
hyldes som et højdepunkt. Den intensitet, glød og kvalitet som stråler ud af 
værkerne var en del af min læring, når jeg bestræbte mig på, gennem mine 
billeder, at udtrykke noget væsentligt om tilværelsen. Mit begær angik at 
arbejde med det intelligible – noget alment som vores liv intensiveres af, når 
vores liv skal meningssættes. Med henvisning til denne artikels ambition om at 
kunne sige lidt mere om begærets og fortryllelsens væsen, så taler Deleuze om: 
“ et forsøg på at fange det upersonlige men dog singulære i livets natur” 
(Coleman & Ringrose, 2013; 10, egen oversættelse). Vi kan desuden tale om et 
begær efter at opleve, men også et kognitivt begær (MacLure, 2013). En 
undersøgelse af skønhed var et af parametrene for mig.3 Hvor og hvordan er 
skønheden en del af vores liv (eller ej) i dag og dengang. Mit begær blev således 
intensiveret af en etisk – æstetisk ambition knyttet til, at fange det upersonlige 
men dog singulære i livets natur. Altså en absolut ydmyg søgen efter forståelse 
af livet som et – ja – rhizomatisk fænomen, der som en kraft har bevæget sig op 
igennem tiderne, virker i nutiden og bevæger sig videre i en fællleshed og 

 
3  Som kunstner i det 2100 århundrede synes begrebet skønhed at være vanskeligt at arbejde med. 
En grimhedens æstetik kan forekomme mere stueren. Omkring dette kan Rune Lykkeberg, 
chefredaktør på Information citeres. Han spørger: Hvorfor er vi berøringsangste overfor skønhed? 
Fordi skønhed er udemokratisk. Det peger mod noget i tilværelsen som går ud over at ”vi er alle 
lige”. Og til forskel fra ´det gode´, som er blevet synonym med demokrati, og ´det sande´ som er 
blevet relativeret, så er ´det skønne´ allerede fra naturens side udemokratisk. Nogen mennesker 
er skønnere at skue end andre. Skønhed i naturen er demokratisk – men samtidig udemokratisk 
for det er ikke sat af os selv (Rune Lykkeberg; Informations forlag, 2.12.2012). 



111 

intensitet, som samtidig er knyttet til ́ dette singulære liv´ - vi fødes og dør alene. 
Og en søgen efter skønhedens væsen, som en del af det. 

Den begivenhed jeg her beskriver, blev til efter at jeg siden den lyse morgen 
havde vandret rundt i Firenze og været i kontakt med en overflod af god kunst. 
Det var nu sidst på eftermiddagen. Jeg havde en enkelt opgave tilbage – jeg 
skulle opleve Michelangelos ufærdige Pieta´. Min makker, som ellers havde 
været med hele dagen, orkede ikke mere og satte sig på en fortovscafe for at 
vente på, at jeg kom ud fra museet igen. Påvirket og måske overmæt af styrken 
i de overvældende og skønne kunstværker som Firenze er fyldt med må jeg lidt 
skamfuldt melde, at mine forventninger ikke var høje, da jeg gik ind i museet. 
Måske var det nærmest af pligt jeg gik derind. Jeg havde i de år udviklet en 
praksis, hvor jeg gik efter det jeg ville se, og lod andre værker passe sig selv. 
Medmindre de kaldte på mig. Jeg passerede derfor hurtigt gennem museets sale 
og fandt Pieta i en lille afsides rotunde, placeret alene, med en bænk fæstnet 
hele vejen rundt på ca. to meters afstand.   

Det er faktisk et under, at værket overhovedet er tilstede i dag. Michelangelo 
var så utilfreds med det, måske også på grund af den modstridende marmor, 
som var af dårligere kvalitet end han sædvanligvis arbejdede i, at han smadrede 
det (Romeparade, 2019). Hans medhjælper i værkstedet samlede stumperne op. 
Revnerne fra destruktionen ses i dag i den sammenstykkede skulptur. 

Rotunden som skulpturen stod midt i var slidt, hvidkalket og uprætentiøs. Der 
var en lugt af kølig fugtig luft skabt af den hede eftermiddag udenfor. Stilhed. I 
midten tronede en kæmpe brun marmorklippe, som jeg måtte gå om foran for 
at se. Her masede delvist udskårne personer sig frem.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



112 

       
 

Pieta  
gennarocucciniello.it,  

www.sculiura-italiana.com 

Klassisk trekantskomposition  
Fotografi: Lonni Hall 

 
 
 
 

Fire i alt. Jeg vidste fra kunsthistorien; hvad og hvem det skulle bringe tankerne 
hen på, at kompositionen med en kutteklædt mand øverst – en mand, som i 
fortællingen er Nicodemus, men som angiveligt skal være Michelangelo selv, 
en særlig kompositionsform – en trekantskomposition med den lidende moder 
og den torterede, døde, nedtagne menneskesøn. Fire mennesker en mand, to 
kvinder og et voksent barn som en samlet, bastant, tonstung klippe. Mere en 
klippe end en skulptur. Det var noget andet end de smygende, glatte 
marmorskulpturer, som jeg havde beundret hele dagen. Mærker og kanter efter 
hammer og mejsel som centimeter for centimeter med kraft og henover lang tid 
havde banket flager af marmor af klippestykket af for 400 år siden.  

 

http://www.sculiura-italiana.com/


113 

 

 
Mere en klippe end en skulptur 

En klippeblok, bearbejdet af menneskehånd og værktøjer, smadret og forsøgt 
samlet igen – men ikke helt. Et i klassisk forstand ufærdigt værk.  

Jeg satte mig og tunende ind på at være nærværende – ventende. I det tidsrum 
jeg sad i rotunden ankom ingen museumsgæster. Men jeg var ikke alene. Jeg 
var sammen med værket. Værket begyndte at leve. Ikke fordi jeg ville det – jeg 
var som sagt lidt slap i koderne - men på sine egne præmisser. Et værk med stort 
tilstedevær – et værk i stadig tilblivelse henover hundredevis af år. Værket 
masede sig ud i alle kanter af rotunden, som havde det ventet på at nogen kom 
og satte sig. Det fyldte, så der ikke var plads til andet end at mærke dets 
insisteren. Tidsspandet mellem da og nu imploderede.  Jeg blev rystet over, 



114 

hvad disse rå cuttede figurer viste mig om lidelse, om skønhed, om os – os alle 
– som mennesker. Vores vilkår som mennesker i verden. Det intense nærvær. 
Spændet mellem det rå udtryk og smerten og skønheden i fortællingen. Og så 
pludselig skete det, et lille ryk i stenen – måske blinkede den kutteklædte til mig 
– livet, livets intensitet – se det nu ---- mit hoved og min krop gik ud over sine 
egne grænser. Som en hævet dej skred og voksede min subjektive afgrænsning 
ud i rummet. Først forsøgte jeg at blive i denne opløsning, men så blev jeg 
bange. Bange for min forstand. Jeg blev svimmel, rejste mig og tumlede ud af 
døren, ud i solen, ud til menneskemængden, snakken og feriestemningen – fandt 
min makker og begyndte arbejdet med at få samling på mig selv igen.4 En 
samling som måtte være en smule – eller måske en del – anderledes end, den 
jeg var før.  

 
En refleksion over begærets rejse mellem da og nu  
Hvad var det der hændte her. Hvordan ville vi kunne forstå det med Deleuze i 
hånden, og hvad kan vi tænke om begær, fortryllelse og livsintensitet? 

Det er en unik oplevelse, som ikke kan gentages med samme værk. Konteksten 
er ´rejse´, som interpellerer begær efter unikke oplevelser. Begær opstår som en 
relation mellem ´at rejse´, rotunden, forskel måske i lufttryk, temperatur og lys, 
hastværk, langsomhed, værkets ufuldstændige og sammenstykkede form. Det 
bliver overvældende. 

Den lille rotunde skaber en boble - en foreløbig afgræsning fra resten af verden 
- fra den tid som leves udenfor rotunden, fra det begær som larmende udspiller 
sig på mangfoldige måder udenfor museet. Jeg og værket er alene sammen i en 
boble, hvor tid, rytme og intensitet som rhizomatisk fænomen trækker tråde fra 
da til nu.  

Der sker ikke det, at jeg analytisk indskriver værket i en længst forgangen tid – 
værket aktiverer ikke en genkendelig æstetik, som sætter gang i mit analytiske 
og systematisk kunsthistoriske skolede blik. Jo, det blik er med mig. Jeg oplever 
ikke ”rent” – men der sker noget andet, end at jeg først og fremmest identificerer 
et værk fra renæssancen med alle dets konnotationer. Måske derfor skærer det 
sig tværs igennem tiden. I ørerne høres tystheden. Der lugter lidt klamt. 
Tystheden og lugten trænger sig på og vækker sanserne. Hvad lugter her af? Det 

 
4 Denne type oplevelser ved mødet med kunst i Firenze er ikke enestående, men måske 
usædvanlig. Mange år efter denne oplevelse erfarede jeg at den sågar har et navn; Stendahl 
syndromet. Hospitalet i Firenze har en særlig afdeling for mennesker som rammes særligt hårdt 
af syndromet – en slags forvirring, som siges at hænge sammen med massiv oplevelse af skønhed. 
Det vil føre for vist at gå længere ind i dette fænomen her. 



115 

forekommer at være en organisk lugt; jord, kalk og fugt - og lyden - næsten 
ingen lyd. Særlige opmærksomhedder vækkes i sanseapparatet. Sansninger som 
ikke væver sig med kultur, men med natur – med kroppens biologi. Der rejser 
sig en kropslig lydhørhed sammen med de kulturelle konnotationer. Her er en 
kæmpe marmorblok, lugt, lyd, en lidt klam atmosfære og rå påtrængende cuttet 
figuration. Oplevelsen kan ses som udtryk for hvordan atmosfære og non-
humane aktører væver sig med subjektet. Det peger på en erfaring som dukker 
op før og sammen med konstruktionen af subjektivitet /på tværs af og sammen 
med ikke human materialitet (Anderson, 2009; Sedgewick, 2003).  

Knyttet med mit begær efter det intelligible får atmosfæren retning og skabes 
som meningsfuldhed omkring livets intensitet, styrke, skrøbelighed, gru og 
skønhed. Styrken og tyngden i den bastante klippeblok - og så alligevel 
skrøbelig nok til at blive slået til småbidder af intensiteten i et menneskes 
skuffelse over det, som den blev til. En skuffelse over ikke at have den fulde 
kontrol måske. Måske påvirker det også dette øjeblik, hvor tiden imploderede. 
I mit tilstedevær med værket mister jeg kontrollen. Min skrøbelighed bliver 
åbenbar, jeg bliver bange for min forstand. Jeg sanser, lytter i intenst nærvær og 
forstår måske en flig af det intelligible.  

 
Begær og Den lille havfrue – med Lacan i hånden (Ana) 
 
Min fortryllelse af statuen af den lille havfrue og mit forhold til den er 
af rhizomatisk natur. Det var ikke en forelskelse, en pludselig 
begærsmanifestation. Snarere var det en affære, der stille voksede til en 
kærlighed, som vævede sig som en tråd gennem tre årtier af mit liv. 

Den første gang, jeg så hende var som turist. Jeg var bare 18 år gammel og var 
rejst fra Spanien til København for at besøge min daværende danske kæreste. 
Jeg gik til den lille havfrue med det, John Urry kalder ”turistens blik” (1990); 
en accelereret opmærksomhed og en forventning født af uvante rammer, væk 
fra dagligdagen. Jeg ved ikke præcis hvorfor, men muligvis fordi den var så 
berømt, havde jeg forventet en imponerende statue i lighed med andre berømte 
skulpturer, som jeg havde oplevet i Spanien eller Italien. I stedet sad hun der, 
en lille og ydmyg statue. Hun tiltrak sig ikke opmærksomhed, men var 
tilsyneladende blot til stede. Som var hun skabt af ensomhed og melankoli; 
nedsunken i sine egne tanker, mens hun så langt ud over havet, for evigt 
fremmed overfor de mængder af folk, som tog billeder af hende, og overfor sit 
globale tilstedevær på turisthjemmesider og i souvenirbutikker.  



116 

 

 
 

Den lille Havfrue  
Fotografi: Ana María Munar 

Det blev en hverdags-pilgrimsfærd at vende tilbage for at besøge den lille 
havfrue. Hvorfor havde jeg et behov for at vende tilbage? Blev jeg da aldrig træt 
af at kigge på hende? Jeg så hende med bagvendt forventning mens jeg sank ind 
i mig selv, u-vidende, u-sigende; jeg lod hendes skønhed printe sig i mig, mens 
den gjorde sit usynlige arbejde med at intensivere min følelse af at være i live. 
Jeg var forelsket i hendes mysterium, og i årevis kunne jeg ikke sætte ord på 
mit begær. Som en pilgrim, der står foran et religiøst billede, udførte jeg mit 
vanemæssige meditative ritual, mens årstiderne passerede forbi, og hendes sorg 
matchede vinterhavets kolde is, mens hendes ensomhed stod smertefuldt og 
skarpt mod sommerens tusinde blå nuancer.  

Når jeg nu ser tilbage, kan jeg se, at jeg berørte underets hellighed. Dette 
kunstværk var en del af min verdslige eksistens, men samtidig en dør til et 
mysterium, som vores fælles menneskelighed ikke kan kategorisere eller 
forklare; Ikke ekstasen, men langsom og blød overvældelse. Det samme under 



117 

som ethvert simpelt tilstedeværd eller væsen indeholder, hvis man lægger 
mærke til det: et blad, lysets skygge gennem vinduet, en barnehånd. 

Tiden gik. Jeg forandredes ung, til voksen, til mor, til moden, og pludselig, i 
begyndelsen af halvtredserne, begyndte jeg igen at skrive om hende. Historien 
om den lille havfrue blev omdrejningspunktet i min forskning (en bog om 
begærets natur). Som om statuen havde ventet indeni mig for at remontere med 
en ny slags blomster i en ny periode af min karriere. Statuen og eventyret af 
Den Lille Havfrue forgrener sig i mig på rhizomatic måde. Hvor det ene 
begynder og det andet ender, ved jeg ikke. Begær producerer verden på en 
rhizomatisk måde (Deleuze og Guatarri, 2014). Sidste sommer sad jeg stille og 
lod havfruen guide mig i min samtale med Lacans begærsforståelse. Det bliver 
for omfattende at fortælle alt, hvad hun lærte mig – det er forklaret i min bog 
(Munar, forthcoming) – men her kommer et udpluk af, hvad jeg har lært, og 
hvad det fortæller os om begær.  

 
Begærets fødsel 
Alt bliver sagt i åbningsscenen i eventyret om den lille havfrue (Andersen, 
1837/1992), en forudanelse om, hvad allerede vil komme, en følelse af 
forudbestemmelse. Lige fra begyndelsen fortæller Andersen os, at hun er 
anderledes. Hvordan? Vi får at vide, at hun er uovertruffen i de vigtigste dyder 
for en havfrue, nemlig sin stemme og skønhed. Så det er ikke hendes talenter 
eller udseende, der er anderledes, men hendes begær.  

Hver af de små prinsesser havde sin lille plet i haven, hvor hun kunne 
grave og plante, som hun selv ville; én gav sin blomsterplet skikkelse 
af en hvalfisk, en anden syntes bedre om, at hendes lignede en lille 
havfrue, men den yngste gjorde sin ganske rund ligesom solen, og 
havde kun blomster, der skinnede røde som den. Hun var et underligt 
barn, stille og eftertænksom, og når de andre søstre pyntede op med 
de forunderligste ting de havde fået fra strandede skibe, ville hun kun, 
foruden de rosenrøde blomster, som lignede solen der højt oppe, have 
en smuk marmorstøtte, en dejlig dreng var det, hugget ud af den hvide, 
klare sten og ved stranding kommet ned på havbunden. (Andersen, 
1837/1992, s.62-63) 

Hendes have er ikke fuld af almindeligt havfruebegær. Den lille havfrue længes 
derimod efter solen, som hun kun kan se som en rød skive langt oppe over 
havets bund. Men mere bekymrende end som så er det, at det hun ’kun ville 
have’ en statue af en ung dreng. Et fremmed begær, som ikke hører til hendes 



118 

verden (hendes samfund, sprog, kultur og familie) har taget ophold i hende og 
på en eller anden måde indskrevet sig der.  

Ud over hendes æstetiske udtryksform, manifesterer hendes begær sig også i 
form af videbegær. Hun er dybt nysgerrig efter, hvad hendes søstre ser og 
oplever ved overfladen: ”Ingen glæde var hende større, end at høre om 
menneskeverdenen der ovenfor” (Andersen, 1837/1992, s.63). Hvorfor denne 
nysgerrighed?  

I beskrivelsen af hendes nysgerrighed og opbygningen af hendes have bliver vi 
vidne til, hvordan den lille havfrue bliver til for vore øjne som et begærende 
subjekt, men som et fremmed subjekt. Statuen, der kigger ind i havet, passer 
ikke ind i inskriptionen af den symbolske orden (den store Anden). Fordi vi har 
evnen til at opfatte hendes forkerthed (hun er fremmed), opdager vi, at vi 
besidder den viden. Vi har en forventning om, hvad den rette inskription af 
begærssubjektet burde være for en havfrue. På den måde opdager vi vores egen 
forventning til den store Anden.  

Når jeg står foran statuen og betragter hendes melankoli og ensomhed, tænker 
jeg på den som en repræsentation af et ontologisk misfit. Et udsagn om, at 
gennem hendes fremmede begær er hun – halvt fisk, som hun er – allerede 
indskrevet i den store Anden. Hun tilhører en anden art og civilisation og er 
dermed en del af menneskehedens store Anden. Min fornemmelse af ‘selv’ 
forsvinder så at sige, når jeg tænker over kunstværket og det trøster mig, som 
om den lille havfrue ville kunne indfange den fejlende menneskeheds begær 
efter identitet og efter at høre til. Som om den kunne favne min egen identitets 
misfit – som immigrant, som kvinde, som akademiker uden disciplin, som 
kristen, som feminist, som europæer, som… Hendes umulige ønske om at høre 
til trøster mig.  

I hendes barnlige (gale/unormale) begær, er der en forudanelse om fare, fryd og 
drama. Vi deltager i hendes første jouissance/glæde ved det æstetiske udtryk i 
hendes have, skønt det er indskrevet i den forkerte Anden. Hvor umuligt er det 
at bringe solen ned til bunden af havet? Lige så umuligt som at få drengen eller 
prinsen. Vi vil gerne råbe til hende: ”Åh nej, lille havfrue. Skift dit begær!” Men 
ak! Glæden ved at skabe den rosenrøde blomstercirkel, ved at betragte drengens 
ansigt, ved at opnå den viden, som fryder os sådan! Den glæde mærker vi selv 
og er det ikke det hele værd? I vores hjerter åbner der sig endnu en følelse, en 
blanding af tvivl, misundelsen og længsel efter at skabe vores egen æstetiske 
udtryk ud af vores ubevidste begær; længsel efter frit at kunne forfølge ægte 
nysgerrighed, længsel efter de første spirer af begær i præpubertetens og de 
første teenageårs naive forventning.  



119 

Vi håber, at vi kunne have standset tiden her, i det meget tidlige stadie før hun 
bliver menneske uden stemme; der, hvor begæret endnu ikke har mødt sin 
skuffelse. Men vi ved, at det allerede er for sent, at det ikke kan ske, at på grund 
af vores fysiske inskriptioner i den store Anden kan vi ikke selv bestemme. Det 
er ikke styret af vores vilje. Vi er fordømte til at udtrykke vores begær gennem 
sproget og på den måde bliver historiens tyngde en del af begærssubjektet. 
Lidenskaben i de rosenrøde blomster og grædepilen, som hun planter ved 
statuen ved det allerede. Grædepilens grene og rødder prøver at røre hinanden 
som i et kys, men, som vi ved, vil det aldrig ske. 

Alt for ofte går vi hurtigt forbi disse begyndelser, som vi gør det meste af livet, 
i vores iver efter at prædike om den skuffende slutning. Vi afviser skønheden 
og værdien af forudanelsen om begærets fødsel. Som en kollektiv projektion af 
vores menneskelige besættelse af advarselstegn og frygt, er disse advarsler også 
fremtrædende i Lacans og Lacanianeres skrifter. De har en ”Schoppenhauerisk” 
pessimistisk tone og fremstiller det synspunkt, at alt menneskeligt begær ender 
i skuffelse, hvis det overhovedet opfyldes, og i frustration, mens det 
efterstræbes, hvis man begærer på denne måde (altså noget/et-eller-andet/hvad-
som-helst). Selvfølgelig vil den måde at begære på nødvendigvis ende i 
skuffelse, men jeg er ikke sikker på, at opfyldelse af begæret nødvendigvis er 
det overordnede formål eller det vigtigste. Når man prioriterer afslutning frem 
for rejser eller begyndelser, er det tydeligvis en reference til både skyggen af 
vores individuelle død og dødsdriften. Når man tager slutpunktet som 
udgangspunkt for værdidomme, er det en overlagt beslutning om, hvilket fokus, 
der skal lægges – ligesom i tidens drama, hvor vi har givet magten til det sidste 
ord – det sidste vers, før tæppet går ned. Lad os i stedet sidde sammen i stilhed 
et øjeblik og kigge på den lille havfrue. Hun flyder over sin have og smiler over 
sit skaberværk før katastrofen sætter ind. Smilet fanger også hendes begærs 
skønhed, ligesom afslutningen på et begær eller en kærlighedshistorie ikke 
fjerner de mange glædessmil, som fandtes undervejs.  

 
 
 
 
 



120 

 
Afslutning på artiklen 
 
I denne artikel har vi eksperimenteret med metodologisk at begrebssætte, 
hvordan begær performer i to selvoplevede begivenheder med kunst. 

 
Det metodologiske eksperiment  
Inspireret af en rhizomatisk struktur har vi foretaget det metodologiske 
eksperiment på to måder. Den første måde er ved at sammenvæve, og ved at 
lægge ved siden af, i stedet for at adskille og skære fra. Inspireret af Deleuzes 
tænkning omkring filosofi og kunst som to vidensformer der producerer viden 
om henholdsvis begreber (filosofi) og gennem sansning (kunst) har vi 
sammenvævet de to måder at producere viden på. Og vi har desuden lagt to 
måder at forstå begrebet ́ begær´ på ved siden af hinanden – Deleuzes og Lacans 
forståelser. Og som små knolde har vi desuden tilføjet fotos og korte 
præludietekster. 

Den anden måde vi har eksperimenteret på er, at vi har undersøgt begæret med 
os selv som empirisk materiale. Hermed lægger vi os, med stor ydmyghed, i 
forlængelse af de mange forskere der gennem tiden har brugt sig selv som 
materiale både indenfor naturvidenskab og humaniora. Vi har brugt egne 
oplevelser, og vi har skrevet rhizomatisk og begærligt og ladet associationer og 
begæret drive vores skrivning. På den måde har vi på rhizomatisk vis ladet 
begæret leve, både medens vi skrev og i begrebssættelsen af tilblivelsen og 
fortryllesen i vores væren med et konkret værk. 

 
Begæret producerer på rhizomatisk måde 
I artiklens indledning spurgte vi:  

Hvor kan vi finde underet i form af det pludseligt opståede, som 
skaber undren og vækker liv, fortryllelse og begær, og hvad kan vi 
sige om det?  

Vi har undersøgt begærets løbende intensive skurren og tilblivelse og fundet det 
både som et fænomen der lever imellem os og, som et fænomen der så at sige 
rejser sig i os. I begivenhederne Pieta og Den lille Havfrue bevægede begæret 
sig ikke lineært men forbandt sig som et levende rodnet i flere retninger i tid og 
rum. Intensiteter samlede sig til knolde af glødende tilblivelse og 



121 

begivenhederne blev til som netop ´disse´ forunderlige begivenheder. Begæret 
lever som et fænomen der producerer verden på en rhizomatisk måde (Deleuze 
og Guatarri, 2014).  

 
I det følgende folder vi yderligere ud på vores pointer og konklusioner. 

 
Begærets fortryllende kraft 
Vi knyttede begæret til en oplevelse af ´underet´ i de to specifikke 
begivenheder. I Pieta blev underet analytiske begrebssat med Deleuze. Det er 
således skrevet frem i en filosofisk optik, med et blik på den fælles verden vi 
lever i. Her, i den fælles verden, er begæret liv og livgivende. I den analytiske 
begrebsættelse af Den lille Havfrue blev begæret grebet som et fænomen, der 
så at sige rejser sig i os. Det blev skrevet frem ved Lacan. Her begrebssættes 
begæret som et indefra kommende fænomen hvor vores indre ’jeg’ allerede er 
andet (othered) og mere end sig selv. En optik som tager afsæt i psyken, som 
for Lacan altid allerede er ’othered’. Nedenstående citat af MacLure hjælpe os 
til yderligere at sætte ord på hvordan vi kan forstå begær og ´under´ i 
begivenheder. Hun skriver: 

Når jeg har valgt noget og det har valgt mig oplever jeg et under. Den 
gensidige påvirkning og tiltrækning konstituerer ”os” [--] underet kan 
tænkes som [---] begærets intensitet der forbinder humane og ikke-
humane legemer [---] inklusive videnslegemer  (MacLure, 2013; 
229).  

Noget valgte os – og vi valgte det. Vi og værket var tilstede og levede intenst 
samtidig i dette ´nu´. Underet kan tænkes som, at begærets intensitet forbinder 
humane og ikke-humane legemer. Man oplever så at sige, at man er ”mere end 
sig selv”, man er i verden som en del af noget større. En oplevelse som i tidligere 
tider mest har været knyttet til tro – men som vi her kan knytte til livet som 
sådan. Hos Lonni knyttet til en begivenhed som sandsynligvis vil være helt 
anderledes og ikke kan ske igen, næste gang hun besøger Pieta. Værkets 
voldsomme insisteren, forbindelsen mellem hende, rummet, lugten, lydene, 
temperaturen, værket, tidens implodering, viden om livet– lige netop det´ 
kommer ikke igen ved et genbesøg. Hos Ana, som med mellemrum opsøger 
Den lille Havfrue, kan vi tale om et tilstedevær på en måde, hvor begivenheden 
strækker sig rhizomatisk over et længere tidsspan og indeholder erindringer fra 
hændelser med Den lille Havfrue og Anas liv. De vælger hinanden og tiltrækkes 



122 

gensidigt igen og igen, men på en lidt ny måde hver gang. Det tilbagevendende 
fravær-nærvær i forholdet fodrer begæret. 

 
Begæret – to forståelser og sammensmeltning   
For at skabe et nærmere blik på begærets påvirkning i det levede liv, har vi som 
nævnt lagt de to begærsforståelser ved siden af hinanden. Lonni har oplevet 
begær som en intensitet initieret i sammenviklingen med tid, rum, rytme og 
materialitet. Ana har oplevet begæret, som en indre kraft der rejse sig i hende. 
Men dog forårsaget af en ydre materialitet – Den lille Havfrue – og også i 
samspil med tiden. I stedet for at lade disse to forståelser af begærs ”væsen” 
konstituere sig som en enten/eller diskussion er vi gået til begge 
begærsforståelser som, at de vitaliserer livet. Begær er den livsintensitet som 
lever i os og imellem os.  

Hertil kommer, at vi i dette eksperiment er gået med en anderledes vidensform. 
Nemlig den vidensform som kunst udgør. Kunstværket har agens på en måde, 
som er anderledes end ikke-kunstnerisk materialitet. Værket gløder, vækker 
undren, fortryllelse og et specifikt begær. Det er en undren og et intenst begær 
som er knyttet til, at kunsten er positioneret/har positioneret sig som et fænomen 
der kalder på ikke-dagligdags forståelser af den materialitet der træder frem. 
Kunsten sætter spørgsmålstegn ved vores strukturer og overbevisninger. Ved at 
gøre det, inviterer den fortryllelse ind i vores liv. 

Hvor Deleuze fokuserer i det kollektive så fokuserer Lacan i det subjektiv, men 
i begge tilfælde er det multiplicitet af selvet og sammenvævninger med verden 
som sådan (her et værk og dets omgivelser tidsligt og stedsligt) som gør begær 
muligt.  

Her i denne afslutning på kapitlet lader vi nu de to begærsforståelser smelte 
sammen. For vi foreslår, at i det levede liv bølger begæret ud og ind, hen, væk 
og tilbage – og det humane, kroppen er tærsklen hvorpå det sker. Ja vi vover 
simpelthen at foreslå, at det er i dette møde mellem begær udefra og indefra, at 
fortryllelsen opstår. Et møde, som kan analyseres som henholdsvis udefra 
(Deleuze)  og indefra (Lacan) – men som i det levede liv smelter sammen og 
skaber en særlig livskraft – os /mig i verden. 

 
 



123 

 
Efterspil 
 
Vi kan her afslutningsvis spørge, hvordan et klassisk parameter for 
vidensopbygning; ´generaliserbarhed´, kan se ud under den måde at opbygge 
viden på, som vi har eksperimenteret med i denne artikel.  

Vi har brugt os selv som empirisk materiale. Og i det post-humane felt 
fremhæves, at forskeren ikke lades uberørt i debegivenheder hun undersøger. 
Hun påvirker og påvirkes. Forskeren er tilstede som en art seismograf. Ved at 
give plads til oplevelser i det levede liv koblet med en analytisk begrebssættelse 
kan vi i det lys sige, at forskerens sansning styrker vidensopbygning. Måske 
sker sådan styrkelse særligt når temaet er undersøgelse af begærs 
performativitet (Knudsen et al. 2022). For i sådan forståelse af forskerrollen, er 
forskerens egne sansninger ikke støj, der så vidt muligt skal reduceres, men en 
mulighed for at udvide den viden der opbygges, når empiri begrebssættes 
gennem en teoretisk linse. På den måde vil vi sige, at vores eksperiment bidrager 
til generel viden om begær.  

Endvidere foreslår vi, at i fald der ved læsning af artiklen produceres resonans 
hos læseren, da styrkes generaliserbarheden yderligere. Den angår da viden om 
begærets intensitet og påvirkning som kan opleves af os alle – men i forskellige 
begivenheder. Hvis der er resonans, kan vi således tale om en genkendelse i 
forhold til læserens egne livserfaring og tale om en fælleshed i viden om og 
oplevelsen af begærets agens i ”vores alles” liv.  

Afslutningsvis foreslår vi således, at denne artikels subjektive, tæt-på, analytisk 
begrebssatte erfaringer med begærs ageren i det levede liv tilbyder ´lines of 
flight´ (Deleuze & Guattari, 2013, 2014) ud til en almen genkendelse af begæret 
som en livsintensitet i vores alles liv. Det er sådan viden sådant eksperiment, 
som det her beskrevne, kan tilbyde læseren.  

 

 

 

 

 

 

 



124 

Referencer 
Andersen, H. C. (1837/1995). Den lille havfrue. I Hans Christian Andersen 

“Samlede Eventyr og Historier” pp. 61-77. Odense: H. C. Andersens Hus 

Andersen, C. (2015): Affektive data og Deleuzeogguattari-inspireret analyser, 
Eksperimentasjoner over “rase”- hendelser, i Otterstad A.M. & Reinertsen 
A.B.: Metodefestival og øyeblikksrealisme – eksperimenterende kvalitative 
forskningspassasjer, Fagbokforlaget Vigmostad og Bjørke s. 313-332 

Bergstedt, B. (2024): Allt på en gång, om fenomenens sammenflatning och 
superpositioner, Ekstrrom  Garay 

Clough, P. (2010): Afterword: The future of Affect Studies, Body and society, 
2010, s.16 - 22  

Bennet, J. (2010): Vibrant Matter a political ecology of things, Duke University 
Press 

Braidotti, R. (2013): The Posthuman, Polity Press  

Coleman, R., Ringrose, J. (ed) (2013): Deleuze and research methodology, 
Edinburgh University Press  

Copjec, J. (1994/2015). Read My Desire. Lacan Against the Historicists. 
London and New York: Verso. 

Colebrook, C. (2005)The Space of Man: On the Specificity of Affect in Deleuze 
and Guatarri i: Buchanen & G. Lambert, Deleuze and space, Edinghburg 
University Press s. 189-206 

Deleuze, G. (2001): Pure Immanence - Essays on a life, Zone books, New York  

Deleuze G. & Guattari, F. (1984/2013): Anti-Oedipus, Bloomsbury 

Deleuze, G. & Guattari, F. (1987/2014): A thousand plateaus, Bloomsbury  

Deleuze, G. & Guatarri, F. (1996): Hvad er filosofi, Gyldendal  

Deleuze and Guattari i Colebrook, (2005); 198-199 & note2;. 206 

Frichot, H. (2005): Stealing into Gilles Deleuze´s Baroque House, i Buchanan 
& Lambert: Deleuze and space, Edinburgh University Press s.61-80 

Gauchet, M. (1999): The Disenchantment of the World, Princeton Universtity 

Gennarocucciniello.it, www.sculiura-italiana.com  Michelangelo Buonarroti, “Pietá 
Bandini” Firenze, Museo dellÓpera den Duomoo,downloadet 23/10 2021 

http://www.sculiura-italiana.com/


125 

Goodchild. P. (1997): Deleuze and Guattari , An Introduction to the Politics of 
Desire, Sage Publications 

Harraway, D. (1988): Situated knowledges: The Science Question in Feminism 
and the Privilege of  

Partial Perspective, Feminist Studies, 14 (3), s.575-599  

Hall, L. (2017): Ledelse på læringsudbytte, en analytisk begrebssættelse af 
ledelse på læringsudbytte tæt på levet ledelsesliv, Ph.d. afhandling Århus 
Universitet/UCC 

Hall, L. (2019): Affektiv ledelse, Samfundslitteratur 

Homer, S. (2005). Jacques Lacan. New York: Routledge. 

Jackson, L. Mazzei (2012): Thinking with Theory in Qualitative Research, 
Routledge 

Jackson (2013), a: Posthumanist data analysis of mangling practices, 
International Journal of qualitative studies in education, 26:6, s.741-748  

Juelskjær, M. & Staunæs D. (2016): Orchestrating intensities and rhythms. How 
post- psychologies are assisting new educational standards and reforming 
subjectivities, i Theory and Psychology special issue on standards and 
subjectivities 26 (2) s.182-201  

Lacan, J. (2019/1958-1959). Desire and its interpretation. The Seminar of 
Jacques Lacan, Book VI. Cambridge: Polity Press. 

Knudsen B.T.; Krogh M. ; Stage C. (red.) , (2022): Methodologies of Affective 
Experimentation, Palgrave macmillan 

Lacan, J. (2008). My Teaching. New York and London: Verso. 

Law, J. (2004): After Method mess in social science research, London & New 
York: Routledge  

MacLure M. (2013): The wonder of Data i Cultural Studies – Critical 
Methodologies 13 (4) s. 228-232, SAGE Publications 

Madsen C. (2001) i Flugtlinjer: Om Deleuzes filosofi v. Carlsen, M.; Gam 
Nielsen, K.; Rasmussen, K. (red.), Museum Tusculanums Forlag,. 

Massumi B. (1995): The autonomy of affect, Cultural Critique, No 31, The 
politics of Systems 

Massumi, B. (2002): Parables for the Virtual: Movements, Affect, Sensation. 
Durham, NC: Duke University Press 



126 

Massumi, (2015): Workshop Kunsthochschule für Medien, Køln 2015  

Munar, A. & Hall, L. (2020): Desire as a way of knowing i Pernecky, T. (ed: 
Postdisciplinary Knowledge s. 84-97, Routledge 

Munar, A. M. (Forthcoming). Desire: Subject, Sexuation and Love. Santa 
Barbara, California: Punctum books. 

Romeparade.com/culture/23/11/2019: Florence restores Michelangelo´s Pieta´ 
in public, downlodet 16/12/2019 

Sedgewick, E. (2003) Touching Feeling: Affect, Pedagogy, Performativity, 
Duke University Press 

Staunæs D. & Kofoed J. (2015): Visuel metode som affektiv ´wunderkammer´ 
i Otterstad A.M. & Reinertsen A.B. (red): Metodefestival og 
øyeblikksrealisme – eksperimenterende kvalitative forskningspassasjer, 
Fagbokforlaget Vigmostad og Bjørke s.337-360  

Stewart, 2007 i Andersen, 2015: 318 

Wetherel, M. (2012): Affect and emotion. A new Social Understanding, London, 
Sage 

Urry, J. (1990): The Tourist Gaze, London Sage  

Žižek, S. (2002). The Real of Sexual Difference. In Suzanne Barnard and Bruce 
Fink Eds.“Reading seminar XX. Lacan’s major work on Love, knowledge 
and feminine sexuality”, 2002. State University of New York Press: New 
York. Pp. 57-76. 

 
 

  



127 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

BAKGRUNDSBULLER OCH VIBRATIONER  
OM LJUDETS SAMMANFLÄTNINGAR OCH SUPERPOSITIONER 
 
Bosse Bergstedt  
 

Intro 
 
När jag växte upp fanns det alltid transitorapparter i vårt hem, huset var fyllt av 
ljud. Min pappa bar ofta med sig den bärbara radion runt omkring i huset och 
jag tog strax efter hans lyssnande. Jag hörde på Sportextra när jag duschade och 
hade radion på innan jag somnade. Det var något med ljudet som tidigt tilltalade 
mig. Bandspelaren var min barndoms mobiltelefon. En av de första röster som 
spelades in på rullbandspelaren var min morfars. Hans röst var helt speciell, den 
var mörk och lite bullrig, men också trygg och varm i sin ton. En dag när jag 
själv var i trettioårsåldern, min morfar hade då varit död i många år, satt jag på 
ett tåg och kunde höra hur en man som satt bakom mig hade en röst som exakt 



128 

påminde om min morfars. Jag satt och lyssnade en lång stund innan jag nyfiket 
vände mig om för att se om det verkligen var min döde morfar som satt där.  

Att människor i alla tider varit fascinerade av ljud märks tydligt på den 
uppmärksamhet som fortsatt ges till den ekomur som finns i Himmelns tempel 
i Beijing.  En stenmur i cirkelns form med ett diametermått på 61 meter. Om 
man talar rakt in i muren ifrån ena hållet förs ljudet vidare och det som sagts i 
början kan tydligt höras av en annan person i slutet av muren. Hur är detta 
möjligt och varifrån kommer ljudet? Ett fenomen som skapar lika mycket 
förundran idag som för flera tusen år sedan.  

Denna artikel utforskar hur ljud som fenomen blir till. Teoretiskt bygger artikeln 
på perspektiv som jag utvecklat i tidigare forskning och som här ges en 
tillämpning genom att fokusera på ljud (Bergstedt 2017, 2021a, 2021b, 2022, 
2024). Artikeln bidrar till posthumanistisk och post-kvalitativ forskning genom 
att med olika teoretiska perspektiv och empiriska exempel visa hur ljud blir. 
(Rowlings 2022, Falkenberg & Sauzet 2023, Steno 2023, Ottersland Myhre & 
Lorvik Waterhouse 2023). Ett liknande projekt men med ett annorlunda 
perspektiv beskrivs av sociologen Hartmut Rosa i hans bok Når monstre brøler 
och engler synger (2024).  

I artikelns första del presenteras ontologiska antaganden om den värld som ljud 
blir till med. Därefter ges en beskrivning av kvantfysiken och några av dess 
mest centrala begrepp. Artikelns andra del belyser hur ljud kan utforskas genom 
att lyssna och bli berörd av ljudets vibrationer med exempel från havsstränder 
och poesi. Artikeln avslutas med en diskussion om hur rhizom kan användas för 
att gestalta utforskandet av ljud.  

 

Världen 
 
Den franske filosofen Michel Serres är en av dem som uppehållit sig vid ljud 
och då särskilt det bakrundsbuller som vi oupphörligt lever med och som han 
menar har getts alldeles för lite uppmärksamhet. I boken Genese (1998) skriver 
han att det mångfaldiga har blivit tänkt men det har inte blivit hört. 
Bakgrundbuller, larm och oljud skall inte ses som något destruktivt utan som en 
möjlighet till att nå insikt om den värld som medverkar till att ljud blir till. 
Bullret är som en parasit, menar Serres, det följer parasiternas logik (Serres 
2007). Bakgrundsbullret passerar och dör bort. Intet är förändrat. Därför har 
bakgrundsbuller i sig själv ingen grund och kan inte tillskrivas någon identitet 
men pekar på vad som ligger bakom och under allt annat.  



129 

När ett ljud skiljer ut sig och lämnar det stökiga pågående bakgrundsbullret görs 
det genom att dölja larmet. På så sätt kan det framträda som något urskiljbart 
som en ton som blir till musik. Därför gäller det att återupptäcka 
bakgrundsbullret för att förstå vad som föregår och medverkar till att olika ljud 
blir till (Lyngsø 1994). Med hjälp av oljud och larm visar Michel Serres hur 
världen kan uppfattas som ett bakgrundsbuller och hur det ur detta tillstånd kan 
uppstå tillfällen när ljud förtätats till former och gestaltningar. Han pekar på hur 
nedsänkta vi är i ett ljudhav såväl som i ett lufthav och ett ljushav och att vi 
vaggas i dess virvlar. Problemet är att det icke-fasta inte har blivit tänkt och att 
vind och vatten på liknande sätt har glömts bort. Det icke-fasta skall inte ses på 
samma sätt som oordning, det är inte en anti-ordning, inte en kaotisk motbild. 
Det är en ännu mera utsökt ordning som vi ännu inte är i stånd till att fatta. 
Gömd som denna verklighet är i begreppen och orden. Eller för att citera Serres 
”Vi utvinner, utan att tänka över det, vårt hopp i det oförutsedda” (Serres 1998). 

Vad är det för värld som ljud blir till med?  Filosofen Gilles Deleuze och 
psykoanalytikern Felix Guattari har pekat på att det är en värld som inte behöver 
något annat än det som den har i sig själv, den är neutral och därmed också sin 
orsak. Det är en substans som inte har någon orsak utanför sig själv (Spinoza 
2001, Spindler 2009). En värld som upprepar sig själv i varje ögonblick och 
överallt - samtidigt.1 Världen gör detta genom en intern princip, en inre 
självdifferentiering (Deleuze, Guattari 2015, Colebrook 2010). Det gör att 
världen är androgyn, den är skillnad i sig själv och en ständig upprepning av 
denna skillnad möjliggör för fenomen att bli till. Effekter av 
självdifferentieringen kan liknas vid ett upprepande hjärtslag med vilken 
världen medverkar till fenomens formeringar och rörelser (Grosz 2018, 
Bergstedt 2024). Detta att världen blir till i sig själv genom en inre princip 
innebär samtidigt att världen inte kan iaktta sig själv utifrån. ”Världen kan inte 
spegla sig” för att citera poeten Inger Christensen (2018) Fenomen blir helt 
enkelt till genom att ge världen ett svar. De gör det genom att koppla samman 
med varandra med hjälp av den upprepning som världen bidrar med. Allt detta 
sker enligt Deleuze och Guattari (2015) på en plan och platt yta som varken 
följer en given ordning eller en linjär utveckling. Utifrån dessa ontologiska 

 
1  Ett återkommande tema i denna artikel är en värld som ständigt upprepas. Under tiden som 
denna text blev till upptäckte jag ett liknande tema hos den danska författaren Solvej Balle. Hon 
håller på att ge ut en romanserie i sju delar med titeln Om udregning af rumfang. Här upplever 
huvudpersonen Tara Selter en ständig upprepning av att det är den 18 november varje dag. Något 
som gör att hon kommer att uppleva och se världen på ett annorlunda sätt. Något liknande 
eftersträvar jag med denna artikel där jag genom att utforska ljud försöker förstå hur världen 
genom sin ständigt återkommande upprepning medverkar till fenomens blivande. 



130 

utgångspunkter bygger mitt utforskande i denna artikel på ett immanent 
antagande som utgår ifrån att jag befinner mig mitt i den värld som jag blir till 
med (Bergstedt 2024). Då jag blir till mitt i världen innebär det samtidigt att jag 
inte kan betrakta världen utifrån och heller inte gripa om världen. Det innebär 
att det genereras en specifik relation med världen som kommer att ha betydelse 
för hur fenomen blir till (Danielsson 2020). Ett medagerande med världen som 
skapar det som den teoretiska fysiken och feministen Karen Barad kallar för 
fenomen (2007). Fenomen som är specifika för de omständigheter som 
medverkat till deras blivande.  

Hur sammanflätat fenomen är med varandra framgår tydligt av fysikern och 
kosmologen Stephen Hawking, när han pekar på hur vi i kraft av våra 
observationer är involverade i skapelsen av kosmos (Hertog 2023). Att vi 
genom våra observationer är sammanbundna med kosmos, helt ned till de 
minsta partiklarna. I Stephen Hawking kvantuniversum befinner sig därför 
observatören helt inne i handlingens centrum. Vi skapar universum i lika hög 
grad som universum skapar oss. Forskaren som observatör intar en kreativ roll 
med en subjektiv prägling som transformerar det som skulle kunna vara till 
något som faktiskt blir till. Detta medverkar till att universum ges mer och mer 
existens (Hertog 2023).  

Ett sådant förhållningssätt till världen innebär samtidigt att jag som forskare har 
ett etiskt ansvar för min forskning. Varje tanke, ord och handling kommer på 
ett eller annat sätt att påverka både mig och de fenomen som jag blir till med. 
Språk, berättelser och kunskap kommer att ha betydelse för de svar som jag ger 
till världen. Vilket innebär att jag har ett ansvar för det jag utforskar och blir till 
tillsammans med (Bergstedt 2024). 

 

Kvantfysiken 
 
Utifrån dessa antaganden om världen och dess ständiga upprepning blir nästa 
steg att undersöka vad kvantfysiken kan bidra med i utforskandet av ljud som 
fenomen. Kvantfysiken växte fram i början på 1900-talet och en fråga som tidigt 
ställdes var hur ljus skulle kunna förstås. Var ljus en våg eller en partikel? I 
forskning upptäcktes att ljus med vissa instrument skapade elektroner och 
fotoner som partiklar. Andra instrument gjorde det omvända och skapade i 
stället elektroner och fotoner i rörelse i form av vågor. Dessa två försök visade 
att det inte gick att fullständigt iaktta ljus. Det var valet av instrument som 
avgjorde vad som upptäcktes. Det påvisar vikten av vår relation till världen, 



131 

menade fysikens Niels Bohr, inte våra bilder av världen. Det enda vi med 
säkerhet vet något om är de sammankopplingar som uppstår i växelverkan 
mellan mätinstrument och det vi utforskar (Bohr 2013). 

Niels Bohr var kritisk till den klassiska fysikens förklaring av hur atomer var 
uppbyggda. Han menade att elektroner är begränsade till att röra sig i stationära 
banor med ett fast avstånd till atomkärnan. Var och en av dess banor 
representerar ett visst kvantum av energi. Desto längre bort från atomkärnan en 
elektronbana är, ju högre är dess energinivå. När elektronerna befinner sig i sina 
stationära banor utsänder atomen ingen strålning. Men en elektron kan hoppa, 
ta ett språng från sin nuvarande bana till en bana med mindre energi och därmed 
frigörs den överskjutande energin i form av strålning, en så kallad lyskvant. 
Denna tillfälliga och plötsliga ljusutsändningen kallade Bohr för ett 
kvantsprång (Bohr 2013). Det är inte möjligt att förutsäga var och när 
elektronen tar ett sådant språng och inte heller var den har befunnit sig när den 
försvann från ett ställe och dök upp på en annan plats. Den kan finnas 
närvarande på flera ställen samtidigt. Några gånger görs detta språng genom en 
väldigt liten verkan från kvanten, andra gånger genom något som är mycket 
större. Enligt Bohr är ljuskvanten så liten att det inte är möjligt att något mindre 
kan äga rum.  

I en lampa går det att se hur ljuspartiklar rör sig i en jämn ström och det går att 
beskriva hur många ljuspartiklar som sänds ut av atomer, men det går inte att 
veta när en enskild atom sänder ut ljus. Det kvantfysiken lyckas med är att 
beskriva både-och, på en gång, hur partiklar blir till genom ett specifikt sätt att 
koppla samman och växelverka (Nørretranders 2023). För att redogöra för vad 
som sker när materians minsta partiklar blir till har kvantfysiken, förutom 
kvantsprång, utvecklat begreppen entanglement och superposition. När en 
elektron tillfälligt hoppar och det frigörs energi medverkar detta till att atomer 
flätas samman och blir till nätverk av oändligt många slag. En del bildas av 
miljarder atomer andra av molekyler som består av två eller flera atomer som 
sitter ihop. Dessa sammanflätningar kallas för entanglement och med dessa 
uppstår tillstånd av superposition. Det innebär att två eller flera partiklar 
parallellt kan befinna sig på flera platser samtidigt. De kan vara på två ställen 
vid samma tidpunkt; vilket innebär att deras färdväg kommer att vara obestämd. 
Så länge de befinner sig i ett tillstånd av superposition går det inte att veta vad 
som händer på vägen. Det är bara genom deras sammanhang som det går att 
veta att de är sammankopplade. Om den ena delen av partikeln är i ett 
plustillstånd går det att veta att den andra delen är i ett minustillstånd utan att 
ha undersökt det närmare (Nørretranders 2023). Sammankopplingarna kan bli 
så starka att de kan kvarstå även när partiklarna separeras genom mycket stora 



132 

avstånd (Zeilinger 2010). Det är först när de observeras eller mäts av forskaren 
som det går att upptäcka var de befinner sig. Innan dess är de överallt och på 
alla ställen samtidigt (Zeilinger 2010).  

Bohrs atommodell visar hur materians rörelse och förändring inte äger rum 
kontrollerat och ordnat, utan språngvis och slumpmässigt. Därför kan resultatet 
inte förutsägas. Kvantfysiken visar samtidigt hur möjligheterna till världens 
manus kollapsar samtidigt som världen observeras. Det händer något med 
fenomen när de iakttas, vilket gör att det sätt som de observeras på kommer att 
påverka de upptäckter som görs. Redan när någon ser på en partikel sker en 
påverkan.  

Det som händer när de betraktas är att relationen kollapsar och därmed blir 
superpositionen hos partiklarna till positioner. Nu kan partiklarna inte längre 
vara på flera ställen samtidigt utan avgränsas av den position där de placerats. 
När detta sker måste de på nytt reparera sig själva genom nya samman-
kopplingar för att återigen kunna bli till med ett tillstånd av superposition.  

Det kan tyckas märkligt att partiklar kan bli till på flera ställen samtidigt och att 
kvantsprång inte går att förutse. Hur är detta möjligt? Det är här som ett 
antagande om världens ständiga upprepning kan vara till hjälp. Partiklarna 
svarar helt enkelt världen genom att koppla samman, vilket möjliggör ett 
tillstånd av superposition. Genom sammanflätningar bildas det molekyler med 
några få atomer eller kristallstrukturer med miljarder atomer. Varje partikel och 
varje cell är kopplad till någon annan partikel eller cell. På samma sätt är 
kroppen och hjärnan en komplex sammansättning av en rad kopplingar som 
ständigt befinner sig i rörelse och förändring. Det finns inga synliga gränser, det 
finns inga inneboende gränser och även det som är inuti eller utanpå är 
egentligen obestämt. Genom en analys av partiklars blivande skapas tillfälliga 
avgränsningar, men dessa gränser är aldrig konstanta, de sitter aldrig still (Barad 
2007). 

 

Akustiska vibrationer 
 
Vi återvänder nu till ljudet, vad är specifikt med detta fenomen? Från 
kvantfysiken tar vi med oss att luften består av små atomer som sitter ihop, dessa 
atomer bildar molekyler. Ljud uppstår när dessa molekyler sätts i rörelse och 
blir till det som kallas för fonen. Denna partikel i form av ett ljudkvantum, 
representerar den minsta mängd energi som blir till som en akustisk våg vid en 
viss frekvens (Brennan 2016). Foner är så små att de inte kan mätas direkt, men 



133 

i gengäld lyder de under kvantfysikens principer. Det innebär att en vågs 
energier är begränsade till vissa tillstånd, så kallade kvanttillstånd. Det är dessa 
tillstånd som skapar de oregelmässiga vibrationer som kroppen berörs av och 
som kan komma att uppfattas som ett bakgrundsbuller.  

På liknande sätt som fotoner bildar ljus skapar foner ljud genom elektroners 
tillfälliga språng i atomen, vilket frigörs energi och skapar tillstånd av 
superposition.  Det innebär att två eller flera foner kommer att kunna befinna 
sig på alla platser samtidigt, vilket kan beskrivas som ett vågliknande tillstånd. 
Det är först när fonerna placerar som ett medvetet ljud som de blir till 
avgränsade enheter. Det gör att vi nu bättre kan förstå varför Serres menar att 
bakrundsbuller, larm och oljud inte skall ses som något destruktivt utan som en 
möjlighet till att nå insikt om den värld som medverkar till fenomens blivande. 
Bakgrundsbullret har i sig själv ingen grund och kan inte tillskrivas någon 
identitet men pekar på vad som ligger bakom och under allt annat. Det är möjligt 
därför att så länge ljudet upplevs som oregelmässiga vibrationer av buller och 
oljud befinner det sig i superposition. Det är först när dessa vibrationer görs till 
toner och andra medvetna ljud som de förlorar sin superposition och intar olika 
positioner.  

Hur är det då möjligt att utforska ljudets blivande? I postkvalitativ forskning 
används kroppen som forskningsinstrument och för att med kroppen kunna 
utforska hur ljud blir till gäller det att beröras och lyssna med öppna sinnen 
(Bergstedt 2024). Att upptäcka ljudets vågrörelser som ett bakgrundsbuller före 
det att det skapas en medveten placering av ljudet. Utmaningen i utforskandet 
av ljud är därför att bli berörd av ljudets vibrationer före dessa observeras och 
blir till en medveten upplevelse. För att lyckas med detta är det viktigt att under 
lyssnandet uppmärksam de affekter som uppstår i och med kroppen. Forskaren 
Bronwyn Davis (2016) använder sig här av begreppet emergent listening som 
innebär att lyssna med alla sinnen och särskilt uppmärksamma de affekterat 
ögonblick som kroppen. Den amerikanska komponisten Pauline Oliveros 
(2005) kallar detta för djupt lyssnande och menar att alla kan öva på dessa 
former av lyssnande. 

 

 
 



134 

 
Ljudet av djup tid 
 
Att forska om och med ljud har blivit allt vanligare också när det gäller att 
utforska det som kallas för den antropocena tidsepoken. En epok som 
synliggjort hur den industriell civilisation har förändrat jorden på ett sätt som 
kan jämföras med djuptidsprocesser (Åsberg & Radomska, 2021). Denna 
forskning visar hur den mänskliga användningen av fossila bränslen ger utsläpp 
av koldioxid i atmosfären, som dröjer sig kvar och har effekter under miljontals 
år. Planetens kol- och kvävecykler, marinkemi och biologisk mångfald är en 
produkt av miljontals år av långsam utveckling, vilket nu radikalt har störts av 
mänsklig aktivitet. Det innebär att räckvidden av mänskliga handlingar sprider 
ut sig i tiden, bortom varje individuell levnadshorisont. Genom att träna sig i ett 
djuplyssnade går det att nå insikt om att fenomen funnit så läge som atomer har 
vibrerat. Ljudet för till tider långt före människans handlingar, vilket ger 
perspektiv på hur fenomen kopplar samman och blir till. 

Ett exempel på hur en sådan forskning kan genomföras är Angela Rawlings 
doktorsavhandling från 2020, Performing geochronology in the anthropocene: 
multiple temporalities of North Atlantic foreshores. Rawlings intresserar sig för 
att lyssna till ”djup tid”, vilket för henne är den tid som sträcker sig längs den 
geografiska tidsaxel, då jorden blivit till och då berg och djupa hav har formats. 
Hon gör det genom att förflytta sig längs den Nordatlantiska strandremsan, där 
hon utforskar flera temporaliteter som inte enbart varit skapande av människor. 
Genom att följa en geologisk ”djup tid” hos materian affekteras hennes kropp 
på ett annorlunda sätt, vilket också får hennes tänkande att förändras. Med de 
affekter som blir till när kroppen berörs av ljudets oberäkneliga vibrationer 
upptäckter hon en förbundenhet med allt som fortgått i tusentals år. Atomer har 
satt i rörelse och ljud har blivit till när materia av oändligt många slag har 
kopplat samman.   

På så sätt kan ett djupt lyssnade få oss att uppmärksamma det blivande som 
ständigt fortgår mellan fenomen. Att utforska ljudet på en strand med sand, 
stenar, skal, vatten, vind och växter ger nya insikter hur dessa fenomen kopplar 
samman och blir till. Materians ljud berättar något som vi sällan lägger märke 
till, ett bakgrundsbrus som ständigt finns där och som visar hur fenomen blir till 
med en värld som ständigt upprepas (Serres 1998). Att lyssna på materia innebär 
en multisensorisk avstämning som hjälper till att öka förståelsen för hur 
människans kropp är transkorporal och alltid mer än bara mänsklig (Alaimo 
2008, 2012). 



135 

Ljud visar att materia kan något på egen hand. När stenar i vattnet slipar mot 
varandra agerar de tillsammans. De producerar något som inte fanns tidigare. 
Materia refererar därför inte till en ärvd, fixerad enhet av självständigt 
existerande objekt utan snarare till fenomen i deras fortlöpande materialisering. 
Materia är inte en slutprodukt, utan materia i sig är en del av en ständigt 
pågående materialisering (Barad 2007). Att med alla sinnen lyssna djupt till 
havets ständiga vågskvalp är med till att vidga förståelsen för hur materia agerar 
och blir till.   

En fruktbar plats för ett sådant multisensorisk lyssnande är just stränder: en 
tröskel där land och hav möts. Här går det att lyssna till hur klippor upplöses 
som en effekt av attacker från havet och starka vindar, varigenom 2000 år 
gammal torv utsätts för att lossna från klipporna och landa i sanden. Hur naturen 
och kulturen påverkar varandra när plast och andra avfallsprodukter fyller 
stranden. Som en effekt av allt detta kommer olika skalor av tid, rum, materia 
och (mänskliga och icke-mänskliga) kroppar att samlas och intra-agera på 
stranden. De upptäckter som detta skapar kan medverka till insikter om att leva 
ansvarsfullt och jämlikt med alla fenomen (Rawlings 2020). 

Att utforska ljudet hos träd och stenar genom att lyssna med en uppmärksam 
kropp och med ett öra som är öppet för det som blir till. Att låta kroppens 
beröras av ljudet. Att rikta lyssnandet mot det som skapar affekt hos kroppen. 
Att göra det genom att riskera, göra sig själv bräcklig. Att inte vika undan för 
att det inte går att greppa världen. Att ta med det sårbara hos en uppmärksam 
kropp. 

En som på liknande sätt använder sig av ljudets möjligheter är den norske 
musiken och kompositören Eirik Havnes. Han beskriver hur han frös ned 
mikrofoner i Jonsvatnet utanför Trondheim i 22 minusgrader och därefter 
skruvade upp volymen tills hela isen började tjuta. (Soldal, 2019) Det som är 
speciellt med ljud i is är att det beter sig annorlunda än i luften. Ljusa toner rör 
sig snabbare än mörka toner, det är därför som det hörs ett "tjiooo" när en sten 
kastas över isen. Upptäckter som gör att nya frågor kan ställas om vad ljud 
egentligen är. 

För att lyckas med ett ”djupt lyssnade” gäller det att vara öppen för det som blir 
till. Att med kroppens sinnen vara uppmärksam på de ögonblick och situationer 
som visar sig genom att lyssna. Ögonblick av kroppsliga affekter som blir till 
när ljudet berör kroppen genom de oberäkneliga vibrationer som uppstår av 
tillfälliga språng och sammankopplingar. Där ljudets bakgrundbuller med dessa 
många tillfälliga vågrörelser visar hur sammanflätade fenomen är med 
varandra.  



136 

Poesins klanger och ljud 
 
Vi skall nu förflytta oss från stranden till orden för att se hur poeter använder 
sig av ljudet i sitt skrivande. I essäboken Hemlighetstillståndet (2000) skriver 
den danska poeten Inger Christensen att orden har ”klang, rytm, välljud, 
hastighet och färg”. Och ”det är först vid att lyssna till orden, till deras rytm och 
klangfärg, hela deras musik, som betydelsen av orden sätts fri”. Att följa 
språkets klanger och ljud gör att något helt speciellt går att få fram. En extra 
dimension som gör att man hör ett mycket större rum än det som kan sägas i ett 
vanligt samtal. Samklangen mellan ljud och betydelse kan i poesin leda in i ett 
rum där vi förstår mer än vad vi tror att det var möjligt att förstå. Det är det som 
är det gripande med poesin. Här går det att med språket bygga upp ett universum 
där betydelse, ljud och klang kan sammanflätas. Ett språkligt musikaliskt 
universum där något händer, variationer blir till, teman upprepas, ord och 
meningar flyttas och tar plats i en större komposition. Dessa möjliggör 
omtagningar och variationer, vilket gör att poesi liknar musik. Att skriva poesi 
är som att bli insläppt i ett språkligt musikaliskt rum. 

Inger Christensen skriver vidare att hemligheten är insikten om en kraft som 
varken är riktat mot ett subjekt eller objekt, däremot söker den sig mot något 
som till synes är tomt men därför också kan innefatta allt. Att skriva poesi liknar 
hon vid ett mysterium, inte för att det är något mystiskt och högtidligt eller något 
religiöst. Det är snarare ett ”neutralt” mysterium som är givet på förhand av 
världen. Ett hemlighetstillstånd som visar sig i och med att språket oupplösligt 
är förbundet med världen. Ett hemlighetsfullt sammankopplande mellan språk 
och värld som är poesins sätt att förhålla sig till det pågående livet (Christensen 
2000).  Inger Christensen pekar på att uppenbarelsen är att beröras av det samtal 
som hon för med världen men också omvänt, det samtal som världen för med 
henne. "Jag förkläder mig som världen och världen uppenbaras" skriver hon 
(2018). Hon avrealiserar sig själv därför att hon och allt annat redan finns i 
världen. Om vi har satt oss utanför världen är det för att vi själva har gjort något 
som inte går. Vi skall veta att vi redan finns i hemlighetstillståndet, att vi redan 
finns mitt i världen. Det är först genom att lyssna till orden, till deras rytm och 
klanger, hela deras musik som betydelsen i dem sätts fri. Att undras över orden. 
De utgör en värld för sig själva, de uttrycker inget annat än sig själva. För att 
upptäcka detta måste vi om än tillfälligt släppa taget om jaget och vår 
självmedvetenhet.  

När Inger Christensen skriver låtsas hon som om det inte är hon utan språket 
självt som skriver. Hon låtsas som om språk och värld har sina egna 
förbindelser, som om orden utanför henne har en direkt beröring med de 



137 

fenomen som de hänvisar till.  Nu är det bara något som hon låtsas men som 
hon också känner är nödvändigt. Hon känner sig tvungen att skapa mening 
därför att hon är en del av världen. Men det speciella är att det är ett 
meningsskapande som kallas fram av världen. Det är världen själv som gör att 
det samlas tecken på samma sätt som det samlas näring. Att vi som människor 
kan läsa en mångfald av tecken från stjärnors och molns rörelse till myrspråk 
och vattenvirvlar. Men också att myrorna läser och träden läser och träden vet 
på en sekund när de skall hänga med bladen om deras blomning är i fara. 

Det Inger Christensen strävar efter är att skriva en dikt som är universums egen. 
Det är världen som ställer frågorna, det är den som undrar över sig själv i poesin. 
Sedan urminnes tider har människor gjort försök att infånga denna dikt, och gett 
den olika namn som uppenbarelse eller vetenskap. Hennes egen dikt ska ha 
samma förhållande till världen som ögat till hennes egen näthinna som både ser 
och läser vidare. När jag beskriver världen är det samtidigt en del av världen 
som betraktar sig själv, skriver Inger Christensen (2018). Vad menas då med att 
världen begriper sig själv genom oss, genom alla de försök som vi gör när vi 
beskriver och berättar om världen? Om vi inte hade konst, kultur, poesi och 
musik skulle vi aldrig kunna begripa världen och den heller inte sig själv. Vi 
skriver alltså inte enbart dikter för varandra, vi skriver dem för världen, för att 
den skall kunna förstå sig själv. Det är vår nödvändiga uppgift och vårt ansvar.  

Världen ses som en medaktör men kan inte nå utanför sig själv i sitt eget 
självupprepande. Världen kan inte se sig själv, det är det poeten måste hjälpa 
den med. Världen är i ljuset av sig själv genom att omsluta sig själv om sig själv. 
Poeten, läraren, forskaren, barnet och partikeln vänder tillbaka till ljuset med ett 
återsken av detta ljus. På samma sätt som stenen och vattnet söker dikten en 
formering och en rörlighet, som genom sitt framträdande ger världen ett svar. 
Dikten som gåva till världen och världen som gåva till dikten. Ovisst är det vem 
som följer efter vem, världen eller språket, de blir till med och av varandra i en 
pågående process som ständigt för vidare. 

För Inger Christensen (2000) kan därför en form i naturen också vara en 
diktform. Former som inte skall uppfattas som statiska utan som fortlöpande 
processer. Det finns likheter mellan cellernas arbete för att hålla kroppen uppe 
och ordens arbete för att hålla världen uppe som dikt. Ordet har i princip samma 
kemi som den som skall sätta i gång kristalliseringsprocesser. Att en dikt kan 
skriva sig själv beror enbart på att vi genom världen är knutna till naturens 
former och själva bli till som en av dess mångfaldigheter. Poesin visar på så sätt 
hur blivandet med världen möjliggör upptäckten av hur kroppar, partiklar och 
vattenvågor blir till. I dikten finns ständigt något osägbart som inte låter sig 
infångas, likt den värld som föregår rytm och rörelse. Inger Christensen citerar 



138 

Bernard Noel (2018) som har sagt att ”Man skriver för att nå fram till det sista 
ordet, men skrivprocessen förhindrar det hela tiden.” och hon fortsätter ”När vi 
skriver, springer vi hela tiden efter en skugga och det är det att jag springer som 
får skuggan att röra sig.  Att skriva världen så att den också kan läsas. Men alltid 
för sent i förhållande till världens egen interna självupprepning. I språket blir 
läsningen av världen därför en metafor. Det går att läsa världen, den existerar 
bara inte i en bok. Världen är det som kallar fram dikten och ” Till slut är ordet 
i sig själv”, enligt Inger Christensen (Christensen, 2018). 

Hur gör vi då för att låta världen komma till tals? Hur ger vi världen ett 
svar?  Hur finner vi former för detta? Här pekar Inger Christensen på att det 
gäller att finna en väg genom landskapet för att kunna teckna kortet men 
samtidigt teckna kortet för att finna en väg genom landskapet. Hon vänder sig 
här till matematiken för att finna former för sin poesi. Former med vilka hon 
kan ge ett svar till världen. Här upptäckte hon matematiken Fibonacci som levde 
mellan år 1170–1225 och som var delaktig i att introducera arabisk talhantering 
i Europa. Mest berömd blev han för den talräcka vilken hade skapats ur följande 
fråga, hur många kaninpar når man fram till efter ett år om börjar med ett par 
och varje par varje månad producerar ett nytt par, som blir produktiva av den 
andra månaden av sin existens? Om varje tal är summan av de två närmaste 
förgående blir talräcka, 1,2,3,5,8,13,21,34,55,89,144,233 osv (Christensen 
2018). 

Det denna talräcka innebar för Inger Christensen var att om hon i poesin skulle 
redogöra för ”mig plus världen” så uppenbarade detta plus sig som talens liv i 
sig själv. Om talen i Fibonaccis räcka utgör grundstruktur i ett språkligt verk, 
uppträder den utan vidare som en spegling av det sammanhang som språket 
själv inte kan nå. Matematiken kan här medverka till att språket sätts i rörelse 
på ett speciellt och ordnat sätt som påminner om världen. Veckningen som 
upprepas på en plan yta som blir till mer och mer, ju längre processen fortgår. 

Inger Christensen kom att använda sig av denna talräcka i sin diktsamling 
alfabet. Där den första dikten är på en rad, den andra på två, den tredje på tre, 
den fjärde på fem, den femte på åtta etcetera Vid bokstaven n var hon tvungen 
att sluta för att inte boken skulle bli alltför stor. I efterlämnade kommentarer har 
hon skrivit att hon hade en tanke om att vid bokstaven o, vända och gå åt andra 
hållet, vilket kunde ha varit ett intressant projekt (Christensen 2018). Hon 
påpekande även i senare kommentarer att många plantor och träd också 
använder sig av Fibonaccis tal. Att vi nog borde följa detta lite mer medvetet, 
det att naturen själv följer talen, eller att vi som ju också är en del av naturen 
kan se hur talen följs. Det behövs en allians med naturens gömda tal om vi i 



139 

språket skall lyckas med att uttrycka det förspråkliga och särskilt om vi vill att 
världen skall komma till tals (Christensen 2018). 

 

Rösten - ett språk i språket 
 
Inger Christensen är en poet som tar hjälp av de ljud som finns i orden, genom 
att lyssna till deras rytm och klangfärger men också till de ljud hon finner när 
naturens fenomen kopplar samman och blir till. Hon älskade att spela piano och 
kunde tänkt sig att skriva musik. Hennes poesi kan ses som ett svar till världen, 
ett svar som samtidigt kan ses som ett återskapande och en fortsättning av den 
superposition som hon själv kan ha upplevt i ett hemlighetstillstånd.  

Ett liknande intresse tycker jag mig finna hos den svenska poeten Gunnar 
Ekelöf. Hos honom är det själva rörelsen, dansen som är huvudtemat. Det är 
den som han vill att läsaren skall upptäcka genom att lyssna till det som är 
skrivit mellan raderna i hans poesi. Det intressanta är hur han på så sätt 
problematiserar såväl objekt som subjekt som entiteter. Han skapar en dubbel 
negation och med hjälp av motsägelsernas rytmer tömmer han språket på 
mening och ställer läsaren inför den osägbara värld som han anser vara språkets 
grund. ”Skriften pekar alltid mot något Annat, mot en frånvaro som inte kan 
namnges.” (Ekelöf 1983) Denna frånvaro kan mycket väl förstås som den värld 
som ständigt upprepas genom sin egen självdifferentiering. En upprepning som 
möjliggör för språket att bli till genom att orden kopplar samman och skapar 
rörelse och dans. En upptäckt som Gunnar Ekelöf är rädd om och som han söker 
att återge med sina poetiska ord, på ett sätt som gör att de inte låsas fast som 
entydiga beskrivningar.  

Litteraturvetaren Horace Engdahl skriver i boken Beröringens ABC (1994) om 
hur han gång på gång lyssnat på kassettband med Gunnar Ekelöfs egna 
uppläsningar av sina dikter. Det är något märkligt med rösten. Den är inte 
vädjande eller undertryckande, knappt alls inriktad mot lyssnaren. Mera låter 
det som ett lyssnande i talad form. Det är en slags avtolkning, i kontrast till vad 
vi vanligen tänker oss när en skådespelare läser en dikt. Rösten är nästan sömnig 
eller slumrande. Andningen är långsam och lätt. Gunnar Ekelöf är inte 
frånvarande men han färglägger inte texten med sin personliga närvaro. Det är 
som om rösten vikarierar för hans jag och hans kropp, som om den talade ur sig 
själv, skriver Engdahl (1994). Ett återkommande tema hos Ekelöf är jagets 
upplösning, något som visar sig genom rösten. Det intressanta är att något blir 
kvar, något fortsätter att tala även om jaget upplöses, detta något är rösten. Det 



140 

är som om Ekelöf strävar efter att få stämmor ur jagets egen underjord att 
komma till tals, fossila rester av tidigare livsformer. Den personliga stämman 
är otillräcklig för att uttrycka den egna existensen. Engdahl upptäcker att Ekelöf 
söker efter springan mellan motsägelserna. Rösten tycks för honom bli något 
som är det varaktiga och personerna det tillfälliga. På så sätt strävar Ekelöf efter 
att befria rösten från det mänskliga talets ändlösa rollspel (Engdahl 1994). 

Rösten förmedlar en insikt om hur det skrivna är menat. En röst som gör sig 
hörd under läsningen och som säger oss något som går utöver textens egen 
betydelsestruktur. Det är som om rösten strävar efter är att förmedla ett spår av 
det som finns där samtidigt med skriftens innehåll. En värld som föregår texten 
och pekar på den ontologiska utgångspunkt ur vilket röst och språk blivit 
till.  Rösten kan på så sätt medverka till att det uppstår en öppning i det 
självcentrerade meningsskapandet och i subjektets begär efter att söka mening 
och kunskap. Rösten säger oss något som går utöver det sociala och kulturella, 
den talar ur den självupprepning som tillhör världen.  

Med hjälp av rösten går det att följa motsatsernas rytm i Gunnar Ekelöfs dikter. 
Dessa är vägen, fram och tillbaka. En röst, men aldrig en slutpunkt. Ett språk i 
språket. För Gunnar Ekelöf är det själva den föregående världen som är det 
viktiga, det handlar om ett motsatsernas spel, en skillnadsform som befinner i 
rörelse. Något som både kan koppla ihop och vara kvar i sig själv, i samma 
rörelse. Något som rösten har fångat upp och som dikten för vidare i språkets 
rytmer och klanger. På så sätt rör sig dikten med hjälp av rösten tillsammans 
med en värld som ständigt upprepas, vilket blir diktens huvudtema i dess eget 
blivande. 

Dessa exempel från Inger Christensen och Gunnar Ekelöf visar hur det att skriva 
poesi är som att bli insläppt i ett språkligt musikaliskt rum. Ett sådant 
möjlighetsrum kan hjälpa oss när det gäller att utforska hur fenomen blir till. 
Poeter lär oss hur vi skall öva oss som lyssnare till såväl ordens klanger och 
rytmer som materians ljud och röster. Deras erfarenheter medverkar till att 
beskriva ett sätt med vilket vi kan närma oss en insikt om hur fenomens 
blivande. 

 

 

 



141 

Rhizom – en gestalt för ljud 
 
Denna artikel har med hjälp av kvantfysik visat hur ljud blir till genom språng, 
sammanflätningar, och superposition. I artikeln har det getts exempel från 
stränder och poesi om hur ljud blir till och ingår i olika sammanhang. Något av 
det som blivit tydligt under arbetet med artikeln är de utmaningar som visat sig 
när ljud skall gestaltas? När ljud beskrivs och görs medvetet förlorar det 
samtidigt sitt tillstånd av superposition. Hur skapa gestaltningar som strävar 
efter att reparera och återskapa superposition? Det är här som jag funnit 
kopplingar till det som Deleuze och Guattari kallar för rhizom (Deleuze & 
Guattari 2015).  

Rhizom är ett biologiskt begrepp som beskriver en rotnätsformation som saknar 
ett logiskt centrum. En ny rhizom kan bildas var som helst, mitt i ett träd eller 
som ett veck på en gren. För att kunna beskriva detta pekar Deleuze och Guattari 
på möjligheten att kartlägga detta blivande som en form av ”mapping” och 
kopplar det till en kartografisk metodologi (Deleuze & Guattari 2015). En 
figuration som riktar uppmärksamhet mot de flöden som rör sig åt många olika 
håll. På så sätt möjliggör rhizom för att kunna beskriva ett obegränsat växande, 
en process där sammankopplingar uppstår och försvinner och blir till på nytt. 
Denna öppenhet innebär att rhizomen strävar efter att gestalta aspekter som i 
stunden inte är möjliga att tänka, vilket påminner om ett tillstånd av 
superposition. 

Deleuze och Guattari ger exemplet med ett grässtrå och skriver att det gäller att 
försöka hålla sig fast vid det som börjar att växa på mitten av strået för att sedan 
se vart det tar vägen (Deleuze, Guattari 2015). Ett annat exempel beskrivs med 
ett citat av antropologen Carlo Castaneda, ”Gå först till din gamla planta och se 
noga vilka fåror som regnet åstadkommit. Vid det här laget måste regnet ha fört 
fröna långt bort. Ge akt på rännilarna (zanjitas) som löper därifrån, så att du kan 
avgöra vilken riktning flödet har tagit. Leta sedan rätt på den planta som växt 
långts bort från din egen. Alla plantor däremellan är dina. Senare når de går i 
frö, kan du vidga ditt territorium genom att följa vattenflödet från varje planta i 
området.” (Castaneda, 1994). På så sätt kan nya linjer ritas upp i en ständigt 
pågående förändring, så som musiken alltid fört vidare sina flyktlinjer i sin 
egenskap av ”mångfald i förändring”. Det är därför den musikaliska formen, 
med sina brott och förnyelser är jämförbar, med ett ogräs och med en rhizom. 
(Deleuze, Guattari 2015). 

Att beskriva ljud med ett rhizomatiskt gestaltande möjliggör dels beskrivning 
av de språng och sammankopplingar som gör att skott och fibrer blir till, dels 



142 

det flöden som skapas när de befinner sig i ett tillstånd av superposition, där de 
rör sig åt många olika håll – samtidigt. Ett tillstånd där ljud, liksom skott och 
fibrer, dyker upp och försvinner utan att det går att kontrollera deras rörelse. Ett 
bakgrundsljud där vibrationer berör kroppen som affekter före det att de blir till 
ett medvetet ljud. En ständig förändring, i ett pågående flöde och som skapar en 
oändlig mångfald av kopplingar och intrasslingar. I fokus för dessa rhizom är 
inte enheter, utan snarare mångfaldighet, dimensioner och rörliga riktningar 
(Mazzei & McCoy 2010). 

Utmaningen består i att bli till med en kropp som berörs av ljudets affekterade 
vibrationer och att med ett språk, tecken, siffror och bilder gestalta dessa 
upptäcker utan att ge dem fastlåsta positioner. Att träna i att skapa gestaltningar 
som kan vidareföra insikter om kvantsprång, sammanflätningar och 
superposition. Vi har sett hur Michel Serres (1998) visat att bakgrundbuller som 
en möjlighet att upptäcka hur fenomen blir till med världen. Vi har också sett 
hur viktigt det är att uppmärksamma betydelsen av att djup-lyssna till ljud 
(Williams 2021, Steno 2023). Ofta är detta något som glöms bort i vår tid. I 
stället används ögat och synen för att tolka och beskriva det som uppfattas som 
verklighet. Något som medverkar till att ögat lär sig göra speglingar och 
representationer av en värld som finns utanför människan. Ett förhållningssätt 
till världen som medverkar till att placera och fastlåsa fenomen som objekt.  

Ljud kan medverka till att skapa insikt om hur fenomen blir till med världen. På 
liknande sätt går det att utforska fenomen som ljus, luft, vind och vatten. Om 
dessa fick en mer framskjuten position inom forskning och utbildning skulle det 
kunna öka vår förståelse för hur natur och kultur är sammanvävt och i grunden 
inte går att skilja åt. Ljud, ljus, vatten och vind visar hur fenomens blivande är 
intrasslat och sammanflätat och hur detta blivande blir till i ständig förändring. 
Ett sådant utforskande kan vidga vår etiska förståelse för hur natur och kultur 
hänger samman och därmed också det ansvar som vi har för den värld som vi 
lever i och med. 

Jag dansar naken och jag är igen, skriver Michel Serres. Ju mer han dansar ju 
mindre är han ett jag. ”Ju mer jag tänker ju mer naken är jag, desto mindre är 
jag mig själv.” (Serres 1998) Dansen är liksom en pil, den pekar på en annan 
plats än tecknet, den pekar på den plats där fenomen blir till med en värld som 
ständigt upprepas. Ljud är ett exempel på hur fenomen blir till med kvantsprång 
och sammanflätningar och hur de strävar efter ett tillstånd av superposition. 
Ingenstans kan vi höra bakgrundsbullret så tydligt som till havs, skriver Serres, 
som själv en gång varit sjöman. Här är alla möjligheter realiserade på en gång 
(Serres 1997, 1998).  



143 

Referenser  

Alaimo, S. (2008). Trans-Corporeal Feminisms and the Ethical Space of 
Nature, in Material Feminisms, ed. Stacy Alaimo, Susan Hekman, 
Bloomington: Indiana University Press, pp. 237–264. DOI:10.1590/1806-
9584.2017v25n2p909 

Alaimo, S. (2012). States of suspension: Trans-corporeality at sea. ISLE: 
Interdisciplinary Studies in Literature and Environment, 19(3), pp. 476–
493. DOI:10.1093/isle/iss068 

Balle, S. (2020) Om udregning af rumfang I. Pelagraf. 

Barad, K. (2007) Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the 
Entanglement of Matter and Meaning, Durham/London: Duke University 
Press. 

Barad, K. (2012) “On touching – The inhuman that therefore I am.” 
differences. Journal of Feminist Cultural Studies 23:3, 206–223. DOI: 
10.1215/10407391-1892943 

Bergstedt, B. &, Herbert, A. (2017) Pedagogik för förändring. Röster som 
utmanat kunskap och samhälle, Lund: Studentlitteratur. 

Bergstedt, B. (2021a) "Thinking with the world – to explore the becoming of 
phenomena", Reconceptualizing Educational Research 
Methodology, Vol12, No 2. https://doi.org/10.7577/rerm.4685 

Bergstedt, B. (2021b) The Ontology of Becoming: To Research and Become 
with the World, Education sciences, 2021, Vol.11(9), p.491. 
https://doi.org/10.3390/educsci11090491 

Bergstedt, B. (2022) Tingens oskuldsfulla hemlighet. Oskuldens museum, 
Istanbul, Nordisk Museologi, Vol 4 No 2, s 97–108. 
https://doi.org/10.5617/nm.10075 

Bergstedt, B. (2024) Allt på en gång! Om fenomens sammanflätningar och 
superpositioner. Lund: Ekström & Garay. 

Braidotti, R. (2013). The Posthuman. Cambridge: Polity Press. 

Bronwyn Davies (2016) ”Emergent Listening” in Qualitative Inquiry Through 
a Critical Lens, ed. Norman Denzin, Michael Giardina. New York: 
Routledge.  

http://dx.doi.org/10.1590/1806-9584.2017v25n2p909
http://dx.doi.org/10.1590/1806-9584.2017v25n2p909
http://dx.doi.org/10.1093/isle/iss068
https://doi.org/10.7577/rerm.4685
https://doi.org/10.3390/educsci11090491
https://doi.org/10.5617/nm.10075
https://www.taylorfrancis.com/search?contributorName=Bronwyn%20Davies&contributorRole=author&redirectFromPDP=true&context=ubx
https://www.taylorfrancis.com/search?contributorName=Norman%20Denzin&contributorRole=editor&redirectFromPDP=true&context=ubx
https://www.taylorfrancis.com/search?contributorName=Michael%20Giardina&contributorRole=editor&redirectFromPDP=true&context=ubx


144 

Deleuze, G. & Guattari, F. (2015). Tusen platåer. Hägersten: Tankekraft. 

Haraway, D. (2016) Staying with the Trouble, Durham/London: Duke 
University Press  

Hertog, T. (2023) Tidens Oprindelse. Stephen Hawkings sidste teori. 
Köpenhamn: Gyldendal. 

Castaneda, C. (1994) Samtalen med Don Juan, Stockholm: Norstedts. 

Christensen, I. (2000) Hemlighetstilstanden Köpenhamn: Gyldendal 

Christensen, I. (2018) Verden ønsker at se sig selv, Köpenhamn: Gyldendal. 

Colebrook, C. (2010). Deleuze and the meaning of life. Continuum. 

Ekelöf, G. (1983) Dikter, Stockholm: Bonniers. 

Engdahl, H. (1994) Beröringens ABC: en essä om rösten i litteraturen. 
Stockholm: Bonniers. 

Falkenberg, H & Sauzet, S. red (2023) Multisensoriske metoder och analyser 
– til undersøkelser af pædagogiske praksisser, Köpenhamn: 
Samfundslitteratur. 

Grosz, E. (2018). The incorporeal: Ontology, ethics and the limits of 
materialism. Colombia University Press. 

Juelskjær, M. (2019) At tænke med agential realisme, København: 
Samfundslittertur. 

Juelskjær, M. (2020) “Mattering Pedagogy in Precarious Times of 
(Un)learning”, Matter, Journal of New Materialist Research, volume 2020, 
pp. 52-79. DOI: 10.1344/jnmr.v1i1.30067 

Lyngsø, N. En eksakt rapsodi - Om Michel Serres' filosofi,1994 

Massumi, B. (2002) Parables for the virtual: Movement, affect, sensation. 
Duke University Press. 

Nørretranders, T. (2022) Det udelelige. Niels Bohrs aktualitet i fysik, mystik 
og politik, København: Gyldendal.  

Ottersland Myhre, C. & Lorvik Waterhouse, A H. red. (2023) Metodologiske 
ut-viklinger. Om kvalitativ og post-kvalitativ forskning i barnehagefeltet, 
Oslo: Fagbokforlaget. 



145 

Rosa, H. (2024) Når monstre brøler och engler synger. Köpenhamn: 
Eksistensen. 

Rawlings, A M. (2020) Performing geochronology in the anthropocene: 
multiple temporalities of North Atlantic foreshores. Glasgow: University of 
Glasgow 

Roudeau, C. (2015). How the Earth Feels: A Conversation with Dana 
Luciano. Transatlantica. Revue d’études américaines. American Studies 
Journal. DOI:10.4000/transatlantica.7362 

Serres, M. (1998) Genese, Köpenhamn: Gyldendal. 

Steno, A M. (2023) “Lyttevanderinger” i Falkenberg, H & Sauzet, S red, 
Multisensoriske metoder och analyser – til undersøkelser af pædagogiske 
praksisser, Köpenhamn: Samfundslitteratur. 

Soldal, G. (2019) ”Har muligheten til å bruke naturen som instrument, så ville 
jeg gjøre det” i UTE 2 september 2019. 

Spindler, F. (2009) Spinoza : multitud, affekt, kraft, Göteborg: Glänta. 

Spinoza, B. (2001). Etiken. Bokförlaget Thales. 

Zeilinger, A. (2010) Dance of the Photons: From Einstein to Quantum 
Teleportation Hardcover.  New York. 

Williams, J W (2021) Listening Skills Training: How to Truly Listen, 
Understand, and Validate for Better and Deeper Connections, 
Independenty Published.   

Åsberg, C & Radomska M (2021) "Environmental violence and postnatural 
oceans" in Gender, Violence and Affect: Interpersonal, Institutional and 
Ideological Practices, (Palgrave), eds Husso,  Karkulehto, Saresma, 
Laitila, Eilola and Siltala. Palgrave. 

  

http://dx.doi.org/10.4000/transatlantica.7362
https://www.palgrave.com/gp/book/9783030569297#aboutBook
https://www.palgrave.com/gp/book/9783030569297#aboutBook


146 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

LOST AND FOUND  
BILDPEDAGOGISKA IRRFÄRDER 
 
Annika Hellman och Ulla Lind 
 
Den här texten handlar om rhizomatiska sammansättningar av verkliga och 
virtuella resor i Norden; minnesresor, önskeresor, fabulerade och aktuella 
färdvägar. Med dessa infångas begreppet estetiska lärprocesser som ströks ur 
läroplaner på alla utbildningsnivåer i 2011 års reform i Sverige. En förlust, som 
i texten ansluter filosofi, geografi, konst, visuell kultur och bildpedagogik för 
att återfinna dessa lärprocesser. Med kartritande och reseskildringar öppnar vi 
för osäker mark, flyktlinjer, re-territorialisering och outforskade organiserande 
meridianer.  Från visualiserade platåer vecklas förbindelser ut med inexakta 
kopplingar mellan nordiska platser, bildpedagogiska äventyr, det aktuella och 
det virtuella. Platån är alltid i mitten men ändå utan centrum, och skjuter in i 
andra platåer (Deleuze & Guattari, 1987/2004); de breder ut sig i minnen, 
fabuleringar, destinationer samt textuell och visuell dokumentation.  

Denna text utgår från sex bildpedagogiska irrfärder till geografiska platser, vilka 
kan läsas som undersökningens empiriska material och analys. Tre hållplatser 
delar in texten genom rubrikerna Hållplats 1 – Något att minnas, Hållplats 2 – 
Metodologi: Ordnad komplexitet, och slutligen Hållplats 3 - Diskussion: 
Ändhållplats. 



147 

Hållplats 1: Inledning - något att minnas! 

”På den oändliga, klotformade planeten Jorden kan varje punkt bli till 
ett centrum.” (Schalansky, 2012, s. 13) 

 

Liljeholmen (Sverige)  
 
LAT 59.3 
LONG 18.0 
N 49° 
E 18° 
 
- - - ⁄ - - - - ⁄ - - - - ⁄ - - - -           resa 2019-010-12 
 
Hösten 2019. Vi närmar oss tvärbanans station Liljeholmen, uppfyllda i samtal 
och upplösta i frisläppta idéer tar vi sikte på konsthallen Färgfabrikens stora 
separatutställning med konstnären Niki Lindroth von Bahr. Vi ser fram emot 
animationerna med besynnerliga fabeldjur, handgjorda gnagare, fiskar, sniglar 
i människors skepnad, i olika skulpturala scenrum. Liksom dockskåp lockar 
iscensättningarna fram känslan av att tjuvkika in i andras världar, med dolda 
fantasier och avslöjanden...och den nya kortfilmen som gav namn till 
utställningen, Något att minnas! Under promenaden från tåget, pratar vi bara 
om Annikas upptäckt att varken läroplanen eller kursplanen i bild längre 
innehåller begreppet estetiska lärprocesser. Det har ersatts med estetiska 
arbetssätt på alla utbildningsnivåer genom den senaste läroplanen; Läroplan för 
grundskolan samt för förskoleklassen och fritidshemmet (Lgr11) - Vad gör vi 
nu?!  Vad betyder det? Med en frustrerande känsla av förlust driver samtalet 
omkring när vi går mot den slitna industrimiljön med blandad brutalestetik; en 
rivningsmiljö, trasiga glasrutor och graffitti. En visuell trängsel av tecken slår 
emot oss i en konfrontativ estetisk volt, samtidigt som jag, Ulla, i ett iskallt 
ögonblick fattar att jag inte längre har min handväska på axeln. Förvirring, 
chock! Häpen, kvarlämnad på spårvagnen!? Detta uppdagar en förlust av ett 
annat slag än den utelämnade estetiska lärprocessen i Läroplanen 2011. I det 
fasansfulla ögonblick då mobiltelefon, kontokort, körkort och nycklar förloras, 
omskakas den ontologiska tryggheten i en total de-territorialisering som 
konkretiserar multipliciteten i vad som kan kallas händelsens ontologi (Deleuze, 
1990/2014, s. 205):  



148 

 
The event is a redistribution of power/.../ Through the event 
everything begins again but in a different way; we are redistributed, 
recreated, sometimes to the point of becoming unrecognizable” 
(Lapoujade 2014/2017, s. 82).   

Att bli oigenkännlig, som citatet ovan urskiljer, kan bli händelsens effekt. Vem 
blir jag nu? Vad händer nu? I nästa stund, bisarrt som i en magikers låda når 
dessa tillstånd likafullt en gemensam flyktlinje. Ut ur sina fasta samhörigheter, 
strävar de mot en sammankoppling, en re-territorialisering, där de kan 
återuppstå. Väskan finns kvar på tåget, omhändertaget gods, kan återfås vid 
tågets ankomst tillbaka till Liljeholmen. En uppgörelse av lyckosmärtor med 
tågföraren. En irrfärd är utstakad. En annan uppgörelse ska också ske i våra 
tankar på förlusten av estetiska lärprocesser, som blir återfunnen i mötet med 
graffittiväggen – i något att minnas – utställningen vi förlorar oss i, samt de 
oändliga bildpedagogiska möten som utgör våra blivande forskarminnen. 
”Lost-and-found” uppfanns i detta rhizomatiska händelseförlopp med 
borttappade föremål och begrepp, i det fysiska, det genealogiska och 
utbildningsfilosofiska. Vi återfår en förlorad samling personliga ting och genom 
lost-and-found betvingar vi – och bevingar – logikens orsak och verkan när nya 
oväntade rörelser uppstår och vi stiger och lyfter med anslutningar och tentakler 
där estetiska lärprocesser återfås. Det sker genom studenters arbeten i våra 
lärarpraktiker, med gatukonst och graffiti, i det offentliga rummet och den 
visuella kulturen (Andersson 2006, Göthlund & Lind 2010). Därefter händer 
allt det andra som detta kapitel avhandlar i forskningsprocessens vändningar av 
skillnad och repetition. Repetition eller upprepning, finns till att börja med i 
”idén”. Den repeterar och går igenom olika slags relationer och fördelningen av 
åtkomstpunkter (singularitetspunkter). Upprepning bestämmer också 
reproduktioner av tid och rum och gör repriser av medvetandet. In i minsta 
instans är upprepning den kraft som skapar skillnad och differentiering, 
eftersom upprepningen sammanpressar och förtätar, accelererar och saktar ner 
tiden, eller förändrar utrymmen. Upprepning finns överallt, lika mycket i vad 
som aktualiseras som i dess aktualisering (Deleuze 1968/1994).  

Med rhizomatiskt tänkande vill vi ta hand om begreppet lost-and-found. När vi 
förlorar något återfinner vi också något i en annan skepnad, vi återuppfinner det 
förlorade och därigenom något att minnas. Estetiska lärprocesser är borta ur 
läroplanen, Ulla lämnar väskan på tvärbanan på väg till Färgfabriken. Utanför 
konsthallen fotograferar vi graffitti som artikulerar tysta väggar och skrank. 
Tecken och färger återbördar ytor i stadsrummet till synlighet, drar blicken till 
det som vi annars inte skulle lägga märke till. 



149 

I detta assemblage, kommer en snabbskiss till på en servett, när vi stannar upp 
på konsthallens kafé. Det blir ett grafiskt utkast till vårt blivande bidrag till 
denna antologi, nordiska rhizom. Allt sammanpressat i ett visuellt manifest, 
något som påtagligt och virtuellt manifesterar blivande platåer och riktningarna 
för de rhizomatiska rörelserna. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Bild 1. Projektskiss på en servett.  
Fotografi: Annika Hellman 



150 

I det fortsatta kapitlet anländer vi till platåer, som utgör anslutningar och 
avgångar på våra irrfärder och reseberättelser. Vi återanvänder den farliga 
geografin där det hör till spelreglerna att kunna gå förlorad - där möjligheten 
till yttre upptäckter och inre avslöjanden finns (Lind 2010). Gemensamt för de 
som föredrar den farliga geografin är att vi måste utsättas för ”förnyelsens kalla 
luftströmmar” (Hallberg 1999, s. 15–16). Den farliga geografin anknyter också 
till det flitiga bruket av spatiala metaforer i samtidsteorier; geofilosofi, 
territorier, kartografier, platser (location/space/place) och positioner (Deleuze 
& Guattari 1994, Code 1995). Att utforska gränszoner geografiskt och kulturellt 
har sedan länge varit både konstens och den pedagogiska forskningens intressen 
menar kulturgeografen Irit Rogoff (2000) i boken Terra Infirma (Ofast mark). 
Hon betonar att när vi närmar oss kulturella och visuella gränsdragningar mellan 
olika slags territorier, vad som inkluderas och utesluts, blir också normerna för 
dessa områden synliggjorda. 

 

 
 

Bild 2–4: Graffitti vid Färgfabriken.  
Fotografi: Ulla Lind 



151 

Vi använder rhizomens metodologi, ”att följa” (Deleuze & Guattari 1987/2004, 
s. 604) som i det visuella, performativa etnografiska fältet bildar möten med 
studenter, gatukonst, kyrkomålningar och offentliga platser  ”A distinction must 
be made between two types of science, or scientific procedures: one consist in 
‘reproducing’, the other in ‘following’, The first involves reproduction, iteration 
and reiteration; the other, involving itineration, is the sum of the itinerant, 
ambulant science” (s. 372). Metoden ”att följa” blir här i vårt exempel också ett 
aktivistiskt, pedagogiskt och filosofiskt förhållningssätt som vi menar ersätter 
mer hierarkiska undersökningsmetoder, våra egna men även våra studenters 
(Lind 2010/2013, Massumi 2011, Hellman 2017). De frågor som uppkommer i 
dessa bildpedagogiska undersökningar, handlar både om hur en plats kan 
omförhandlas och förändras och om hur vi kan förnyas och bli till med platsen; 
så som graffittin omförhandlar gaturummet och vi blir till i kyrkorummet med 
medeltidsmålningar.  

Med geopolitiskt, ambulatoriskt kartritande sker uppluckringar av tid och rum 
mellan dessa reseskildringar; irrfärder, flyktlinjer, re-territorialiseringar och 
ännu outforskade rörelseriktningar i blivande och nya om-/organiserande 
meridianer (Hellman & Lind 2017). Ordet meridian som kommer från latinets 
ord för middag, meridies, lär oss att alla platser som ligger längs samma 
meridian har middag samtidigt. Några linjer binder samman och några 
differentierar och avviker i meridiankonvergenser. 

 

 

Untangling these lines within a social apparatus is, in each case, like 
drawing up a map, doing cartography, surveying unknown 
landscapes, and this is what [Foucault] calls ’working on the ground’. 
One has to position oneself on these lines themselves, these lines 
which do not just make up the social apparatus, but run through it and 
pull at it, from North to South, from East to West, or diagonally 
(Deleuze 1992, s. 159). 

 

 
 
 
 



152 

 

Irrfärd 1: Ösmo gamla kyrkby (Sverige) 
 
LAT 58.5 
LONG 18.0 
N 60° 
E 17° 
 
- - - ⁄ - - - - ⁄ - - - - ⁄ - - - -     Nynäshamn, 12 km, resa 2020-07-03 
 
Vi gör ett besök i Ösmo kyrka, i Nynäshamn kommun. Syftet är att aktualisera 
pedagogiska bilder i kyrkorummet. Vi vill sätta medeltidens visuella kultur i 
förbindelse med maktordningar och estetiska lärprocesser när vi omsluts av 
Albertus Pictors målningar och dekorativa mönster. Dessa mönster förstärker 
takvalvens konstruktioner och markerar ytorna med hopsamlingar av visuella 
bibliska berättelser. Rummet blir överväldigande livligt av figurer och 
dramatiska händelser och samtidigt varmt av kalkfärgernas släckta nyanser. 
Kains mord på Abel, djävulen frestar Jesus på templets tak, osedligheter, 
landsförräderi, livscykler och dödsriket, mannan som regnar från himlen – alla 
exemplen från dessa mättade bildsamlingar har ett outtömligt värde för 
rhizomatiskt visuellt berättande och bildpedagogik. Bilderna återger historiska 
avlagringar, liksom relationen till platsen där kyrka ligger och dess 
verksamheter.  

Tacksamt nog finns en guide redan på plats i kyrkan när vi anländer. Han börjar 
otvunget att berätta och peka. Han orienterar våra irrande blickar som söker 
efter fästpunkter. I möten med bilder oavsett miljöer och genrer, följer med 
denna inledande fas en fråga: Vem blir jag på den här platsen?  Medeltidens 
närvaro i situationen rycker loss oss ifrån våra stabila fästen i tid och rum till ett 
affektivt flöde av obestämda tysta antaganden, tecken och undringar. Efter en 
god stund när orden återkommer för att förankra händelsen, blir den 
komprimerade rum-tiden en flyktlinje som krokar i begreppet kronotop hos 
Michail Bachtin (Holquist, 1981, s. 250). Mötet mellan en text och mottagaren 
undersöker Bachtin som ett möte av kronotoper – från grekiska “chronos” = tid 
och topos = plats eller rum. Från början togs begreppet från Einstein, och efter 
en föreläsning av en biolog, fann Bachtin ett syfte att använda det inom det egna 
fältet (Lind 2010/2013). Det handlar om ögonblicken när händelser ordnas i tid 
och rum: ”The chronotope is the place where knots of narratives are tied and 
untied. It can be said without qualification that to them belongs the meaning 
that shapes narrative” (Holquist 1981, s. 250). 



153 

  
Bild 5: Kyrkmålning av Albertus Picotr, Ödets hjul, som vrids runt Fortuna, Ösmo kyrka.  

Fotografi: Ulla Lind.  

Vår guide i kyrkan förklarar att väggmålningarna blev övermålade med vit kalk 
som senare togs bort. Målningarna restaurerades år 2012, de tvättades rena men 
förvanskades inte. Vi antecknar begrepp och infall; förvanskning, vanställande, 
deformation, formändring, volymändring (Deleuze 1986/1990). Hur kan vi 
förstå övermålningen av kyrkoväggarna under reformationen när många kyrkor 
vitkalkades? Hur blev återupptäckten av de vitala målningarna, med de klara 
och samtidigt burleska scenerna när de åter framträdde i kyrkorummet?  

 
 



154 

I kyrkorummet utspelas ett rhizomatiskt visuellt berättande, i gaturummet 
detsamma. På väg från kyrkan pratar vi om begreppen som handlar om 
förvanskning - vanställande - deformation - volymändring eller formändring 
som avvikelser eller ”meridiankonvergensen” i vår kartografi. Vi talar om 
gaturummet och graffitti som delvis handlar om att bryta en maktordning. 
Gatukonstverket Highway, målad vid fritidsgården i Rågsveds centrum i södra 
Stockholm av Still Heavens Only Force år 1989, är en av världens äldsta 
bevarade graffiti-målningar. Klottersanerare har av misstag målat över stora 
delar av det klassiska verket som nu erkänns ha ett kulturhistoriskt värde. 
Målningen finansierades av fastighetsägaren Familjebostäder, skriver tidningen 
Mitt i. Enligt Medborgarkontoret i Rågsved är det även Familjebostäder som av 
misstag täckt delar av verket med blå färg i samband med en klottersanering. 
Efter folkliga protester kan verket komma att restaureras. Trots försök att ta bort 
målningen gavs till sist beskedet att det som finns kvar av målningen ska 
bevaras. Vad som kommer att hända med den blå färgen som fortfarande täcker 
delar av muralmålningen, är dock inte klart ännu.  

 

 
 

Bild 7: Grafittimålningen Highway av Still Heavens Only Force år 1989, Rågsved.  
Fotografi: Ulla Lind. 

 



155 

Vi besöker Rågsved en solig marsdag. Verket är förvanskat, men berättar 
samtidigt en ny historia om bilders olika värde och status i olika kontexter. 
Enligt Magnuszewska (2023) har graffiti allt oftare flyttat in från gatan till 
gallerier och konsthallar de senaste decennierna, men då med konstverk av 
högutbildade medelklassmän som exempelvis Keith Haring och Jean-Michel 
Basquiat. I Stockholms stad hävdes nolltoleransen mot graffiti år 2014 och idag 
används graffiti som ett dekorativt inslag i offentliga miljöer som ska stå för 
trivsel och trygghet. På så sätt tas udden av från den aktivistiska samhällskritik 
där marginaliserade personer (som nomader) gör motstånd mot dominerande 
maktordningar (som statsapparaten). 

 

Irrfärd 2: Sundsvall (Sverige) 
 
LAT 59.3 
LONG 18.8 
N 59° 
E 18° 
 
- - - ⁄ - - - - ⁄ - - - - ⁄ - - - -     Hägersten, 380 km, resa 2020-01-12    
 
På fredagen innan jag (Annika) ska resa till Sundsvall ringer en konstpedagog 
upp mig från Kulturmagasinet som är Sundsvalls konsthall, bibliotek och 
museum. Konstpedagogen undrar om jag och studenterna vill delta i ett 
kulturprojekt; att måla graffitti på busstorget Navet i Sundsvall, redan nästa 
vecka. Hela bussområdet ska så småningom flyttas till järnvägen, men under 
tiden har Sundsvalls kommun utlyst en tävling om att ”sätta färg” på Navet. 
Namnet på torget antyder att detta ska vara Sundsvalls mitt. När jag reser till 
Sundsvall för att arbeta tänker jag att jag reser till norr, men en kollega har 
påpekat att Sundsvall inte alls ligger i norr, utan på den geografiska mitten av 
Sverige. Därav är namnet på min arbetsplats; Mittuniversitetet. Navet är på så 
sätt i mitten av mitten. Jag kommer att tänka på ett citat från boken Atlas över 
avlägsna öar: femtio öar som jag aldrig besökt och aldrig kommer att besöka: 
”På den oändliga, klotformade planeten Jorden kan varje punkt bli till ett 
centrum” (Schalansky 2012, s. 13). Jag berättar för konstpedagogen att jag ännu 
inte träffat studenterna, och att min planering redan är gjord, och att det var 
osäkert om vi kan delta i projektet med så kort varsel. Jag lovar dock att fråga 
studenterna om någon av dem vill delta i projektet.  

 



156 

Tågresan till Sundsvall tar tre timmar och trettiotre minuter. Jag anländer en 
söndag och förbereder undervisningen inför starten för en ny terminskurs i bild 
för blivande fritidslärare som startar nästa dag. Det är soligt och klart när jag 
promenerar från tågstationen utmed Köpmangatan, jag ser fram emot att 
äntligen träffa studenterna, jag har planerat och planerat och känner mig som 
man säger laddad. Jag passerar busstorget Navet som är grått och trist, och här 
finns en del problem med droghandel och annat som gör att platsen betraktas 
som otrygg har jag läst. Kulturen ska göra platsen till en bättre och tryggare 
plats att vänta på, under den tid som bussarna fortfarande utgår från 
Navet.  Fritidslärare blir efter den senaste läroplanen även behöriga att 
undervisa i ämnet bild upp till årskurs sex, efter endast en termins ämnesstudier, 
medan en normal bildlärarutbildning är fyra till fem år lång. I kursen är de flesta 
studenter på lärarprogrammet med inriktning mot fritidshemmet, men några är 
yrkesverksamma och har valt kursen som en fristående kurs. Nu ska de arbeta 
tillsammans i blandade grupper. Det här är första gången som jag har en hel 
bildkurs nästan själv, jag har nu möjlighet att planera och prova sådant jag 
tidigare bara tänkt. Jag kan forma kursen efter mina tankar och idéer om hur jag 
skulle vilja att bildundervisning ska se ut eller gå till. Jag är spänd och 
förväntansfull, jag sover lite oroligt och vaknar tidigt innan mobilens alarm 
ringer, men det gör inget. 

På måndagen träffar jag studenterna för första gången. Det är tänkt att 
målningen av pelarna på busstorget Navet ska ske på onsdag samma vecka. Jag 
tänker att jag kanske får ihop några få särskilt intresserade som vill delta i 
projektet. När jag möter studenterna introducerar jag kursen, därefter berättar 
jag om Kulturmagasinets inbjudan till projektet med graffitti på busstorget. Jag 
frågar om några kan tänka sig att vara med. Jag har planerat in ett moment där 
vi ska göra Street Art längre fram i kursen, men som jag har möjlighet att flytta 
fram i planeringen.  Jag blir glatt överraskad. Alla räcker omedelbart upp 
handen, drygt 25 studenter. Ett intensivt arbete sätter igång där studenterna ska 
gruppera sig efter vilka idéer de vill arbeta med. Studenterna sållar ut fyra idéer 
till graffitti på fyra pelare och grupperar sig för att arbeta med gestaltningen av 
pelarens tema. Vi förbereder och planerar inför det praktiska arbetet med 
graffitti på Navet. Ett assemblage av kroppar, möbler och bildmaterial skapar 
en särskild intensitet i rummet. Rummet kokar av rörelse och ivriga röster. 
Några testar sina idéer på långa tapetrullar som jag hittar i förrådet, de kan på 
så sätt simulera en betongpelare och prova sig fram. Jag uppmanar studenterna 
att besöka platsen för att få en konkret uppfattning om pelarnas mått och den 
omgivande miljön. Några kommer tillbaka och är lite upprymda; pelarna är 
räfflade; hur ska det gå att måla på en räfflad yta?! Studenterna arbetar med att 



157 

skära ut schabloner; vi tror tänker att det går att både spraya med 
Kulturmagasinets material som vi får tillgång till, men vi tar också med svampar 
och borstpenslar för att lägga på färgen i schablonerna med, och flera rullar med 
maskeringstejp. När vi går till Navet på onsdagen möts vi av Kulturmagasinets 
pedagog som är glad och upprymd; hon uppmuntrar och entusiasmerar 
studenterna. Vi befinner oss mitt i Sverige, och mitt i Sundsvall, i navet av det 
som vi just då upplever är händelsernas centrum. Vi får ta på oss vita 
skyddsoveraller och munskydd. Stämningen är upprymd och förbipasserande 
tittar och verkar undra vad vi håller på med. Jag känner att den här starten med 
gemensamt arbete med graffitti sätter hela tonen, det är en drömstart som 
utspelar sig, det är en start som jag själv inte hade kunnat föreställa mig; den 
var inte möjlig att planera, utan uppstod plötsligt framför mig. En rhizomatisk 
pedagogisk händelse bortom varje förväntan. Separata händelselinjer kopplas 
ihop, sammanfaller och bildar ett nytt ”nav”, där även det räfflade (pelarna, den 
råa, trafikerade men stillastående platsen liksom det förutsägbara, planerade 
lektionerna övergår till ett öppet, glättat rum) blir möjligt att förändra. En 
kamouflerad brigad av kroppar och möjligheter, blir ett kraftfält som utmanar 
platsens bestämning – sprayfärg, schabloner, idéer, stöppelteknik, 
svärmintelligens - ett estetiskt assemblage bildar en platå och exiltillvaro som 
omförhandlar platsen inom ett nytt territorium: ”…so too the active force of 
currere must draw upon its minor powers in affirmation of its virtual potential 
for becoming. Such becoming, in turn opens space(s) for a people not yet seen, 
a pedagogy for people yet to come” (Wallin 2010, s. 39).         

 

 
 

 

 

 

 

 
 

Bild 7: Kamouflerade graffitimålare vid Navet, Sveriges mittpunkt.  
Fotografi: Annika Hellman. 



158 

Arbetet med schablonerna är svårt; det blåser och sprayfärgen hamnar inte alltid 
där det var tänkt. Några börjar måla på fri hand med pensel. Stämningen är 
förtätad och studenterna samarbetar kring sina tilldelade pelare. De teman som 
de valt att gestalta handlar både om att skapa trivsel på en blåsig och övergiven 
plats och att uttrycka åsikter om frågor som jämställdhet och demokrati. En 
grupp arbetar med en pelare där passerande ska kunna interagera; man kan 
jämföra sin längd med fiktiva seriekaraktärers längd. En annan grupp arbetar 
med politiska budskap och symboler för fred och jämställdhet. 

 

     
 

Bild 8–9. Studenter målar på busstorget Navet.  
Fotografi: Annika Hellman. 

Sundsvalls Tidning kommer till platsen och fotograferar och intervjuar 
studenterna. Nästa dag publiceras en artikel. Studenterna är uppenbart stolta, 
och en stark sammanhållning har skapats genom denna oväntade kursstart. 
Blivandet i bildskapande har börjat, och även de som uttryckt att de ”inte kan 
rita” har fått verktyg och mod inför fortsatt bildarbete i kursen. Det är ett 
rhizomatiskt blivande, som rör sig i minst tre riktningar; som konstnär, lärare 
och forskare, där oväntade händelser får ta plats i visuellt gestaltande, didaktisk 
reflektion och systematiskt utforskande. I mötet med de räfflade pelarna, 
färgerna, schablonerna, kropparna och penslarna tar ett slätare rum plats. Det är 
ett rum utanför universitetets stramare strukturer, där föreställningen om en så 
kallad konstnärlig identitet löstes upp genom sammanflätat tänkande och 



159 

görande. På så sätt handlar det om: ”… the power of acting, for the body and 
mind alike” (Deleuze 1988, s. 49). Händelsen var en konfrontation mellan 
individer, material, väder och miljö, som i en tillfällig komposition producerade 
en starkt affektiv kraft. 

 

 
 

Bild 10. Gruppbild av studenter efter fullbordat uppdrag med Konstnavet i Sundsvall.  
Fotografi: Annika Hellman. 

 
Hållplats 2 – Metodologi: en ordnad komplexitet 
 
I rhizomatiska metoder blir accepterandet av kontingens och kunskapers 
tillfällig karaktär det viktiga. Vad som upptäcks vid noderna, assemblage eller 
hållplatser understryker att det vi lär oss fortsätter att röra sig i nya, ofta 
oförutsägbara, riktningar. Det är där, i dessa flyktlinjer eller irrfärder, som det 
förväntade och låsta bryts upp och nya frågeställningar uppstår. Irrfärderna 
medger ett tänkande som kan röra sig på oförmodade sätt. Det är metoder som 
tillåter oss att prova nya kombinationer av idéer och handlingar. Således 
kännetecknas en rhizomatisk forskningskultur av heterogenitet, multiplicitet, 
tillväxt, utspridning, föränderlighet, icke-linjära anslutningar och icke-



160 

hierarkiska nätverk. Det finns inga punkter eller positioner i en rhizom, såsom 
de som finns i en struktur, träd, eller rot. Det finns bara linjer, säger Deleuze 
och Guattari (1987/2004). Nätverket ansluter varje nod till varje annan nod i 
varje riktning utan någon särskild början eller slut. Detta gör oss 
uppmärksamma på dynamiken i rörelsen mellan noder, mellan idéer och 
material. Dessa anslutningar beskriver okontrollerbara ”flyktlinjer” (Deleuze & 
Guattari 1980/1988, s. 21).  Det är emellertid inte en fråga om flykt ifrån något. 
Det är rörelser mellan noder, en rörelse som kommer, går och återkommer. De 
utrymmen som skapas däremellan blir aktiverade mellanrum, utan att vara ett 
försök att nå någon form av slutpunkt; ”en rhizom kan brytas, krossas på en viss 
plats, men det kommer att starta upp igen på en av sina gamla linjer, eller på 
nya linjer” (Deleuze & Guattari 1980/1988: 9). I vår text, mellan förlorat och 
återfunnet, finns dessa noder som vi kallar hållplatser där vi bromsar in, stannar 
upp och iakttar hur platåerna formerar sig. Det är där en ordnad komplexitet 
vecklar ut de assemblage, eller sammansättningar, som platåerna producerar. 
Genom att rhizomatiskt koppla och släppa taget om platåerna, växelvis, i 
kompression och upplösning med de flyktlinjer som drar iväg, skapas en zick-
zack rörelse av icke-hierarkisk kunskap som kontinuerligt tillförs material från 
olika håll. Att återfinna är också att återuppfinna, men i en annan skepnad, 
genom multiplicitet och ordnad komplexitet som anländer med assemblagen. 
“Assemblage are passional, they are compositions of desire /…/ There is no 
desire but assembling, assembled, desire” (Deleuze & Guattari 1987/2004, s. 
399). 

 

Syftet är att tänka-om och montera ihop komplexiteten i estetiska lärprocesser 
på nya sätt med studenters multipla subjektivitetsblivande.  För detta syfte kan 
vi använda strategier under namnet a/r/tography, i undervisning och studier – 
en icke hierarkisk metodologi och analysmetod som utspelas mellan artist (a), 
researcher (r), teacher (t) – som visar hur flera kompetensområden kan 
samverka i assemblage av olika sammansättningar: ”An A/r/tography in which 
the relationships between the artist, educator and researcher are blurred and re-
organized and as such engagements of ’being singular plural’” (Irwin 2008, s. 
79). Genom denna konstbaserade metodik grundad i det fysiska, i att göra 
och skapa, formerar sig a/r/tografin delvis utanför traditionella 
forskningsstrukturer. Den är inramad av en kontinuerlig problematiserande 
process utan förutbestämda svar eller förklaringar men öppen för konstnärliga 
sammanhang, material och processer där omvälvande händelser skapas liksom 
öppna platser där mänskliga och icke-mänskliga deltagare oavsett område kan 
ingå. Som en konstbaserad undersökningform stör a/r/tography standardiserade 



161 

kriterier för forskning samtidigt som den aktualiserar och provocerar alternativa 
möjligheter till förståelse. Springgay et. al (2008) beskriver a/r/tography som en 
forskningsmetodik som trasslar ihop och utför det som Deleuze och Guattari 
kallar rhizom. Rhizom är assemblage som fungerar genom variation, pervers 
mutation och flöden av intensiteter som framkallar mening. A/r/tography 
materialiserar och inbjuder forskare och lärare att gå bortom statisk dualism som 
ställer teori mot praktik, själv mot andra, och sinne mot kropp. 

 

Om vi sätter a/r/tografin i relation till förändringsarbete kommer också insikten 
att tidigare kunskap aldrig är helt försvunnen eller förlorad, utan snarare 
omformad, om inte deformerad. För att kunna se vad som är ”det nya” måste 
också en rhizomatisk praktik växa fram som språk-, handlings- och 
tankemönster, länkad till utformandet av de sociala och pedagogiska 
praktikerna. I passager från ett arbetssätt till ett annat tillskapas ofta en förtätad 
lärprocess genom ett konstruktionsarbete laddad med intensitet och förväntan. 
I en sådan kunskapsproduktion ska deltagarna samtidigt hantera insikter om - 
och förlusterna av - tidigare säkra hållplatser. När estetiska lärprocesser övergår 
till estetiska arbetssätt förflyttas lärprocessen från subjektivitetsblivandet till 
objektet för arbete.  Därför vi vill ha estetiska lärprocesser som utmanar 
avbildningstraditioner i bildskapande verksamhet. Samtidigt riskerar 
pedagoger, studenter och elever att hamna i starkt ambivalenta lägen, där 
upplevelser av meningsförlust saktar ned lärprocesserna genom att normer bryts 
och traditioner måste ges upp. Det blir tydligt i passager mellan viljan att göra 
en skillnad med undervisningen mot en vanemässig syn på bildskapande och att 
samtidigt inte kunna lita på värdet av nya oprövade arbetssätt. Dessa 
mellanlägen lämnar utrymme för en pendling av såväl vanmakt, tilltro, sorg och 
eufori. Värdet av korrekt avbildning, bilder som representationer av världen har 
länge tillhört högsta målen i bildskapande. Detta bildpedagogiska arv vilar 
historiskt tungt över praktikerna. Ävenså gäller detta attraktionen till det fria 
skapandet som avbildandets motsats, som förväntats ska befria eleven eller 
studenten från kravet på rätt och fel. I dessa övergångar från ett dominerade 
arbets- och synsätt till ett annat, samlas och komprimeras såväl konfliktladdade 
som nyskapande teman.   

 

Att tänka bilder som representationer har följaktligen en lång tradition som 
speglar ett arv av tankemönster från Platon och vissa religioner. En konsekvens 
av Deleuzes icke-representationella tänkande är att det inte finns en avsikt eller 
mening bortom eller bakom det som finns i världen. Det finns inget äkta original 



162 

som döljer sig någon annanstans, bara en mängd simulakra som kan 
aktualiseras på icke-hierarkiska sätt (Hellman 2017) Ett icke-
representationellt metodologiskt förhållningssätt innebär att visuella utsagor är 
komponenter och aktiva agenter i sammanflätade assemblage med andra 
komponenter, mänskliga såväl som icke-mänskliga. Visuella forskningsutsagor 
handlar därför inte om en återspegling av världen, utan istället är de ett resultat 
av händelser (events) som bryter fram genom drivande krafter, affekt och 
intensiteter i sammankopplade assemblage. Det är dessa händelser som vi kan 
uppmärksamma, samt de möjligheter de skapar för att producera nya tankar, 
idéer och begrepp (Deleuze 2001, Deleuze & Guattari 1994, Hellman 2017). 

 

Irrfärd 3: Minnesresa, Konstfack (Sverige) 
 
LAT 59.4 
LONG 17.6 
N 59° 
Ö 17° 
 
- - - ⁄ - - - - ⁄ - - - - ⁄ - - - -   Nynäshamn, 59,3 km, resa i minnet 2007 
 
Under tidig vårtermin 2007 gick de två studenterna Elisabet och Tova sitt fjärde 
år på Konstfacks bildlärarutbildning. De hade en uppgift i en mediekurs som 
löd: ”Sätt dig in i ett kommunikationsmedium. Välj bland alla medier och 
studera det för att få en djupare förståelse för det”. De två studenterna gjorde ett 
något ovanligt val av ”media”. De hade börjat reflektera över gatukonst och 
graffiti och staden som media; gatorna som ett kommunikationsmedium. De 
började med att läsa en färsk doktorsavhandling; Rådjur och raketer. Gatukonst 
som estetisk produktion och kreativ praktik i det offentliga rummet av 
Andersson (2006). När detta minne aktualiseras är det dels i förbindelse med 
linjen om gatukonst och estetiska lärprocesser, dels med metoden som de två 
studenterna utvecklade i detta exempel. Deras syfte var att undersöka gatan som 
ett kommunikationsrum och estetisk praktik. Med viss frustration insåg de att 
det inte räckte med att läsa om detta i avhandlingen. De beslutade att själva 
iscensätta sig som graffitikonstnärer, att aktivera de kunskaper som de hämtat 
från Anderssons forskning. Den var en etnografisk studie där forskaren följde 
några gatukonstnärer och samtalade med dem. Av många möjliga infallsvinklar 
på gatukonst var denna avhandling fokuserad på de estetiska aspekterna av 
denna praktik. Studenterna valde en slags omvänd metod, de skulle själva ge 



163 

sig ut och agera gatukonstnärer. Dock skulle de inte bete sig helt och hållet som 
andra gatukonstnärer (också på grund av att det var en illegal verksamhet).   

Studenterna identifierade tre teman som de fann mest intressanta och spännande 
i avhandlingen; önskan att bli synlig (med en viss anonymitet), att ta staden i 
besittning och begreppet attitude. De gick till rätt platser, de så kallade zones of 
zero degree architecture (Andersson 2006, s. 96), ett begrepp som används av 
forskare inom gatukultur och gatukonst för att beskriva bortglömda och 
överblivna platser.  

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bild 11. ”Här är jag!”  
Fotografi: Ulla Lind. 



164 

Som studenter på en konstnärlig högskola, agerar Elisabet och Tova initialt 
också i hemlighet på grund av en planerad illegal handling. De väljer att gå ut 
nattetid, ett av de kallaste dygnen under januari, för att minimera risken att bli 
påkomna av poliser eller allmänhet. De väljer inte heller att sprejmåla, utan 
förbereder istället utklippta pappersfigurer av helbilder på dem själva. De lägger 
till kommunikativa meddelanden. Klistermärken är en metod för gatukonst, och 
dessa bilder ska klistras upp på strategiska platser på och omkring det 
identifierade graffittistället. Projektet genomförs framgångsrikt och redovisas 
senare i utbildningen.   

Vid denna tidpunkt blir studenternas projekt av intresse för ett forskningsprojekt 
som några av oss lärare bedrev på skolan: Performing knowledge/Kunskapens 
framträdandeformer (Göthlund et. al 2011). Det handlade om bildpedagogiken 
dubbla perspektiv att utbilda och forska med såväl vetenskapliga som 
konstnärliga metoder och teorier (Göthlund & Lind 2010). Eftersom Elisabet 
och Tova hade utformat en sådan undersökande praktik, bjöd vi in dem som 
medforskare, för att återbesöka platsen och samtala om deras ingrepp i 
gatubilden i Stockholms innerstad. Som lärare och forskare ville vi lära oss av 
deras tillvägagångssätt och problematisera den mer standardiserad 
högskoleundervisning genom studenternas utlöpare från klassrummet, texterna 
och scheman (Göthlund & Lind 2010).   

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Bild 12–13. Valet av platsen för graffitikonst, detalj t.v. ”Jag syns därför finns jag”.  
Fotografi: Ulla Lind. 



165 

I stället för att agera med anonymitet visar studenterna upp sig i helfigur, med 
verbala hälsningar och identitetsmarkörer: ”Hej jag bor på Söder, Jag tycker om 
katter”; ”Jag syns därför finns jag”; ”Här är jag!”. När jag (Ulla) och min 
kollega Anette Göthlund, två lärare och forskare promenerade runt med Elisabet 
och Tova med en så kallad walk-and-talk-metod i deras fotspår, så var vi också 
nyfikna på hur mycket av deras montage som skulle finnas kvar efter några 
månader. Vi såg flera fragment av deras bilder som var kvar och de som satt 
mest svåråtkomliga var mestadels intakta. 

 

 
 

 



166 

 
 
 

 
 

Bild 14–15. Tova lyfter sin hand som möter ett fragment av handen på den  
helfigur som hon tapetserat tidigare på ett metallskåp.  

Fotografi: Ulla Lind. 

 

Vi väljer att se hur studenterna genomförde en process med rhizomatiskt förlopp 
från idé till återkomsten. Det fanns ingen färdig plan, den startade mitt i en 
konfrontation med ett frustrerande kursuppdrag. När studenterna inte enbart 
kunde läsa sig till kunskap om gatan som rum för kommunikation behövde de 
aktivera sig fysiskt – i en pedagogisk form av ”aktivism”. Det betyder att deras 
tanke- och handlingsutrymme utformas samtidigt som den utförs. I samtalet 
berättade de, att de först läste i boken, sedan gick de ut och agerade 
gatukonstnärer, och läste sedan i boken igen.            

 



167 

 
 

Bild 16. ”Hej jag bor på Söder, Jag tycker om katter”.  
Fotografi: Ulla Lind. 

 
På detta sätt återkom de repetitivt till begreppen och händelserna som successivt 
blev den lärprocess som vi forskningsmässigt kopplade till performativt lärande 
och projektet Performing knowledge: ”The performative is not itself a concept 
signifying such an act [a Performance]. The performative is the gap, the rapture, 
the spacing that unfold the next moment allowing change to happen” (Dewsbury 
2000, s. 475).  

Ett visuellt bildpedagogiskt minne som beskrivits ovan, innefattar en estetisk 
lärprocess som vi kan koppla till ”Terra infirma”– att ge sig ut på ofast mark. I 
likhet med metoder för A/r/tography, utforskas begrepp och fenomen med 
sammanflätade metoder och teorier från konst, forskning och lärande. Här 
aktualiseras även rhizomens metodologi ”att följa”, där färdvägarna tillskapas 
under tiden som de undersöks, så som de två studenterna följer 
gatukonstnärernas procedurer och rörelser i stadsrummet utifrån förbinder med 
begreppen de hämtat i litteraturen om gatukont. På motsvarande sätt följer vi 
forskare studenternas utforskande rörelser, begrepp och visuella spår i 
gaturummet i nya assemblage och platåer.  



168 

Irrfärd 4: Studieresa till Trondheim (Norge) 
 
LAT 63.4 
LONG 10.2 
N 63° 
E 10° 
 
- - - ⁄ - - - - ⁄ - - - - ⁄ - - - -    Sundsvall, 448,6 km, resa 2018-02-03 
 
Vi är en grupp om tolv kollegor som åker på en studieresa till Trondheim. På 
tåget småpratas det, några sitter och läser och själv betraktar jag utsikten som 
far förbi i ett snöklätt skymningslandskap. Sammankopplingen av röster, 
kroppar, böcker, mössor, kollegor och främlingar, kaffetermosar och tågets 
rörelse ger mig ett särskilt välbefinnande. Vi har ett fullt program framför oss; 
vi ska besöka både lärosäten och muséer. Jag (Annika) har aldrig rest denna 
sträcka förr, och mina kollegor berättar att det är en fantastisk utsikt på 
tågsträckan. 

 

 
 

Bild 17. Foto från tågresa mellan Sundsvall och Trondheim. 
Fotografi: Annika Hellman. 



169 

Men snart går solen ner, och i mörkret utanför vi ser bara oss själva reflekteras 
i fönstren. Vi reser som en grupp vars gemensamma nämnare är lärarutbildning 
och intresset för kunskap; pedagogiskt och forskningsmässigt. Framför allt 
känns detta som en flyktlinje, att få resa bort från universitetets dagliga 
procedurer och rutiner, undervisning och möten. Vi är lite upprymda, på ett 
stillsamt sätt. När vi anländer Trondheim tar vi oss fram genom staden i mindre 
grupper, men ändå med en uppmärksamhet på varandra. Vi rör oss som en 
utspridd svärm eller flock, med en sorts haptisk känslighet för avståndet till 
varandra. Trots att vi är utspridda rör vi oss som en enda organism.   

Nästa dag lyssnar jag på ett föredrag med titeln States and Territories. Re-
imagining the University in an Age of Climate Change. Föreläsningen utgår från 
flera konstnärliga projekt och posthumanistisk teori. Det avslutas med 
instruktioner som för mig får en pedagogisk vinkling: 

 

Viska till någon. Rör dig bort samtidigt som du är vänd mot personen, 
och fortsätt viska tills de inte hör dig. 

Andas djupt på skärmen på din mobiltelefon, samtidigt som du tar en 
bild av handen på en person som sitter bredvid dig. 

Gå runt i rummet och sniffa aktivt. Gå tillbaka och skriv ner ett ord 
som fångar lukten i rummet. 

 

Yoko Onos bok Grapefruit. A book of Instructions and Drawings (1964) 
aktualiseras i mitt minne. Det var när jag arbetade med Ulla och en grupp 
mastersstudenter, där vi gjorde en resa till konstmuseet Artipelag i Stockholms 
skärgård (Namnet Artipelag är en sammankoppling av orden Art, Activities och 
Archipelago). Studenterna undersökte bestämda territorier av platsen och 
genomförde workshops med instruktioner som uppmärksammade oss på 
miljöns agens. En student, Anna Ramberg, skapade följande instruktion vid en 
tom anslagstavla på platsen:  

 

 
 
 



170 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Look in the mirror. 

See your past. 

Forget today. 

Remember your future. 

 

 

 
 
Bild 18. Workshop med mastersstudenter.  
Fotografi: Anna Ramberg. 

Att territorialisera en plats genom pedagogiska instruktioner är en handling som 
reterritorialiserar platsen och skapar en reva i våra invanda sätt att se på och 
tänka om platsen. Vi kommer närmre platsens olika skrymslen och hörn genom 
ett nomadiskt utforskande som aktiverar oss och som skapar affekter i den 
relationella sammanlänkningen mellan plats, kroppar, natur och byggnader. 
Mer övergripande innebär det en sammanflätning av fälten konst och 
pedagogik. 

 

 



171 

I Trondheim besöker jag Nidarosdomen i ett ymnigt snöfall. Jag skapar mig en 
flyktlinje och lämnar gruppen på ett eget stickspår. Jag kan nu låta olika infall 
och nycker styra vart jag går och vad jag gör. Min kamera blir en nomadisk 
sköld och vapen på min vandring upptäcker jag. Jag började se omgivningarna 
som fotografier, med olika vinklar och utsnitt. Med kameran i handen hade jag 
bokstavligen en skärm mellan mig och omgivningen. Kameran agerade som ett 
nomadiskt vapen då den performativt störde och omkomponerade mitt 
vanemässiga tänkande och seende; den fick mig att söka nya platser och andra 
vinklar och perspektiv, som jag annars inte hade provat. Det nomadiska vapnet 
verkar upplösande på turistens förutbestämda och strukturerade sätt att betrakta 
miljön, och öppnar i stället för nya relationer till platsen, och därmed flyktlinjer 
till nytt blivande, skriver Coats (2014).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Bild 19. Nidarosdomen.  

Fotografi: Annika Hellman. 



172 

 

Inne i kyrkan låtsas jag inte se skylten om förbud mot fotografering, utan 
fortsätter att både filma och fotografera med mobiltelefonens kamera. Jag 
stannar upp vid ett objekt i kyrkan, blicken börjar vandra samtidigt som minnen 
virvlar upp från min tid som student på Konstfacks bildlärarutbildning på 1990-
talet. Jag söker begreppet samtidigt som jag försöker läsa bildberättelsen 
framför mig. Ett begrepp framkallas ur mina minnen från undervisningen i 
konsthistoria; ordet simultansuccession… 

 

 
 

Bild 20. Föremål som visar en serie av händelser inom en bild; simultansuccesion.  
Fotografi: Annika Hellman. 

… Simultansuccession tar jag (Ulla) som ett stickord från Annikas text.  Det är 
ett visuellt berättargrepp inom konst och visuell kommunikation, när figurer 
från olika tidsperioder ställs sida vid sida eller visar ett stiliserat rörelseförlopp. 
Det fungerar inom alla bildgenrer; barnböcker, serier, medeltidsmålningar, 
ikoner, reklam och designritningar. Jag erinrar mig också projektet Elevers 
bilder av skolan, där simultansuccession kunde dyka upp i elevernas olika 
bildberättelser (Lind 2010/2013, 2017). 



173 

 

 

 

 
  

Bild. 21. Fem minuter till. Elevbild.  
Fotografi: Ulla Lind. 

 

Klockan utgör ett återkommande tecken, i många av elevernas bilder av skolan 
en aktör med stark verkan. Den styr, den pressar samman tid och rum, skapar 
väntan och förväntan och den lockar med att lektionen eller skoldagen snart är 
slut: ”tre minuter kvar”, ”fem minuter till” eller en simultansuccession av svagt 
tecknade urtavlor som rör sig över väggen som symbol för tidens gång i en 
provsituation (Jönsson 2010, Lind 2019).   

 



174 

 

Irrfärd 5: Helsingör (Danmark) Second-hand Writing 
 
LAT 59.3 
LONG 18.8 
N 59° 
E 18° 
 
- - - ⁄ - - - - ⁄ - - - - ⁄ - - - -     Stockholm, 571,6 km, resa 2017-05-06 
 
När jag läser Annikas text om arbetsresan till Trondheim så erinras jag om en 
tågresa våren 2017, till Helsingborg, följt av färjan över till Helsingör, 
Danmark. Resan från Nynäshamn till Danmark var privat, tillsamman med min 
man, men ändå jobbrelaterad. Det var den veckan på min arbetsplats vid 
Konstfack, när studenternas examensutställningar byggdes, för den årliga 
publika Vårutställningen. När det snickras, byggs, målas och alla publika ytor i 
hela skolbyggnaden förvandlas till en stor verkstad så blir luften i hela huset 
påverkad och jag med astma måste fly fältet. När alla utställningar är klara och 
skolans lokalvårdare har städat och putsat för vernissagedagen – då kan jag 
återvända till arbetsplatsen. Samtidig är konsthallen Louisiana i Humlebeck 
resans mål. Inte så ovanligt att vi som lärare och forskare inom konstrelaterade 
ämnen bygger ihop våra privatliv med arbetsrelaterat innehåll, en slags 
självförvållad fortbildning och ett sätt att vidmakthålla aktualitet inom 
yrkesområdet. Detta år var också speciellt, som min sista termin innan 
pensionering. En känsla följde med på resan av kommande tider utan schema 
och tidiga morgnar på pendeltåget från Nynäshamn till Älvsjö, vidare med 
bussen till Telefonplan och Konstfack. Jag kommer att sakna att pendla, det 
dagligt resande med tur och retur – ett mönster som manifesterar skillnad och 
repetition (Merriman & Cresswell 2011). 

I Annikas reseberättelser återhämtas jag i akten av rörelse och framfart, fastän 
stillasittande vid tågfönstret. Särskilt förnimms upplösningen av fasta 
blickpunkter, men inte bara av blicken utan också av tanken som reser med i 
färdriktningen och förflyktigas.  Från tågfönstret sveper platser förbi, på samma 
gång anonyma och välkända miljöer som växlar bild med sträckor av välbekanta 
varumärken som flimrar förbi; Ramlösa, Lessebo, Markaryd, Bjärnum, 
Emmaljunga, Tyringe....  Här, under resan återfår varumärken sina 
platsbestämmelser, i en omedelbar re-territorialisering. Vardagsföremålen blir 
återaktualiserade i sammansättningar (assemblage) med produkt och 



175 

varumärke; Gislaved, Skeppshult, Älmhult, Lammhult, löper linan ut med 
utvecklingen och sammanlänkningen av industriepoker, designhistoria, 
välfärdsbygge och kedjan av händer som omslutit Ramlösaflaskan – en 
historia av händer – de som har skapat den, distribuerat den, köpt den och 
njutit av den. Stadier och undervisning av designhistoria och 
hantverkstekniker, industridesign, grafisk design och produktdesign framkallas 
och aktualiseras under resan som ett mikrokosmos av korsande flyktlinjer och 
assemblage.   

 

 
 

Bild 22. Detalj från Second-hand Reading (William Kentridge, 2013), 7 min. HD video.  
Fotografi:  Ulla Lind avfotograferad dataskärm. 

Som metafor för vårt (Annikas och Ullas) gemensamma rhizomatiska skrivande 
i detta kapitel förskjuter vi Second-hand Reading till Second-hand Writing. 
Kentridge gör konstverk med magiska miljöer där han utforskar teorier om tid 
och relativitet, kolonialismens historia och politiskt revolutionära ambitioner 
och misslyckanden, privat och offentligt. I vårt skrivande söker vi oss fram i 
återbruk av bildpedagogiska möten och minnen, den visuella kulturen och 



176 

etnografiska undersökningsmetoder. Detta har blivit ett aktualiserat och 
virtuellt andra-hands material för ett rhizomatiskt skrivande. Andrahands-
skrivande aktualiserar den kartografiska utbredningen av möjliga 
händelseförlopp och organiseringar av tankar och handlingar. När Kentridge 
kommenterar verken Secondhand Reading, beskriver han en bok ”…som en 
slags materiell skildring av huvudet, av antalet tankar som kan zooma förbi, 
som fraserna i en ordbok eller uppslagsverk” (Kentridge 2013).   

Vi ser förbindelse till Deleuze och Guattari som beskriver boken som exempel 
på ett assemblage; sidorna, papper, tryckta bokstäver och ord, vändningen av 
sidor för handen och de kroppsliga affekter som kan produceras i läsaren är alla 
en del av assemblaget. Dessutom har alla sammansättningar kapacitet att 
producera en mångfald av nya eller andra assemblage (Deleuze & Guattari 
1987/2004). Sidorna i Kentridges animerade bok kan skapa flyktlinjer som 
såväl förändrar betraktarens tankar och handlingar liksom bokens utseende. Här 
kan flyktlinjer betraktas som händelser som skapar de skillnader som möjliggör 
för oss att undkomma reglerande strukturer och kontroll, eller det räfflade 
rummet (Deleuze, 1994). En sådan flyktlinje har också samstämmigt låtit oss 
njuta av den virtuella fantasin att vi äter middag samtidigt med William 
Kentridge i Johannesburg. Sydafrika ligger på samma meridian som Stockholm. 
Som tidigare nämnt betyder meridian middagslinje, varför man äter middag vid 
samma tid utefter samma meridian. Det är också flyktlinjer som skapar de 
händelser som vi menar driver estetiska lärprocesser som inte endast 
reproducerar men har förmågan att ta oss in i ett nytt förhållande med det som 
redan finns, det som har funnits och det som ännu inte finns; det aktuella och 
virtuella, framtida.  

 

Irrfärd 6: Reykjavik (Island) minnesimplantat år 2037 
 
LAT 64.1 
LONG -21.8 
N 64° 
E 21° 
 
- - - ⁄ - - - - ⁄ - - - - ⁄ - - - -     Malmö, 2684 km, resa 2037-03-17 
 
Jag (Annika), har alltid drömt om att besöka Island. Av någon anledning vill 
min fru inte höra talas om att resa dit. Hon blir irriterad och säger att det bara är 



177 

kallt, kargt och ogästvänligt där. Men det hjälps inte, jag kan inte bli av med 
min längtan efter att få se Reykjavik.  Jag tittar på filmer som utspelar sig på 
Island, jag promenerar runt i Reykjavik på min datorskärm genom Googel 
Earth. Jag kan inte släppa drömmen och begäret efter att en gång få resa och se 
Island. 

 

Det regnar som vanligt, men gifthalterna i regnet är låga idag, så jag lämnar 
skyddsutrustningen hemma.  På väg till mitt arbete på universitetet i Malmö går 
jag förbi en skylt på Amiralsgatan där det står ”Erinran Resebolag”. Jag ska 
hålla ett examinerande seminarium på bildlärarstudenternas kalligrafiuppgift 
idag. I en tid som denna uppskattas det analoga hantverket och skrivförmågan 
mer än någonsin, och är ett centralt mål i kursplanen för bildämnet.  I 
skyltfönstret ser jag reklam från vackra och spännande resmål som Månbas 
Alpha och planeten Aldereen, i form av tredimensionella hologram. Jag 
bestämmer mig för att gå in. Företaget säljer Island som resmål, bara inte i den 
form som jag tänkt. I stället för en dyr, fysisk resa till Island kan jag här få ett 
klimatsmart minnesimplantat av resan. Det kostar inte särskilt mycket, och 
bygger på den senaste teknologin. Seminariet börjar inte förrän efter lunch, och 
jag hinner gott och väl med min ”resa” till Island. Kanske kan detta få mig att 
släppa taget om denna besatthet av att besöka Reykjavik?  

 

Jag vaknar upp med den värsta huvudvärk jag någonsin haft. Jag känner mig 
förvirrad, och mina minnen är som en suddig grötliknande massa. Jag vet inte 
riktigt var jag är. Innan jag hinner vakna ordentligt ringer telefonen och en 
person från Erinran resebolag förklarar att i minnesimplantatet av resan inte 
gick att installera. Det fanns flera andra minnesimplantat i min hjärna, och det 
blev komplikationer i TriMap; sorteringsalgoritmen för minne, och 
kompileringen av CPU:ns primära minnesprocesser. Ingen skada är skedd och 
jag ska få mina resekrediter tillbaka. Som vanligt förstår jag lite eller inget av 
den tekniska förklaringen, men jag orkar inte bry mig om det nu. Jag går runt i 
lägenheten som jag befinner mig i och känner mig obehaglig till mods. Jag klär 
på mig och går ut, och upptäcker att jag är på… Island! Vyn är precis som alla 
de vykort och turistbilder jag så många gånger återkommit till.  

 



178 

 
 

Bild 26. Motiv från Island.  
Fotografi: Okänd. 

Hej Annika! Jag blir så uppspelt av din Islandsresa, att den nu fungerar till sist 
och du fått din drömresa på ett klimatsmart sätt. För mig var ju Island ingen 
dröm, men nu skriver jag min hälsing på ett stort vykort från Island 2018, min 
fjärde och helt privata resa. Jag börjar vänja mig med Island. Tidigare besök var 
kopplade till nordiska forsknings- och utbildningsnätverk; exempelvis Nordic 
Visual Studies and Art Education. Då var jag en annan. Liksom på din resa till 
Trondheim kräver jobbresor uppmärksamhet på var-andra (!): ”trots att vi är 
utspridda rör vi oss som en enda organism” som du skrev. Då måste jag också 
nämna konstnären och aktivisten William Morris (1834–1896) som var 
förgrundsgestalt för Arts and Craft rörelsen i England, alltid aktuell inom 
bildpedagogik som du vet. Hans reseanteckningar från Island publicerades 
2011, i boken Questions of Travel; William Morris in Iceland, av Lavinia 
Greenlaw som jag nu läst. Titeln lånade hon från en annan bok, för att där 
ställdes frågan “Should we have stayed at home and thought of here?” (Bishop 
1965). Greenlaw menar att den frågan ställer allt på sin spets. Varför ge oss 



179 

iväg, och vart leder oss drömmen om andra platser? Varför utsätter vi oss för 
akten av att ge oss iväg? Att ge sig iväg – som i denna text om lost-and-found 
behöver inte bara handla om fysiska resor utan olika slags mentala och 
territoriella förflyttningar. Sällan undersöks detta i reseberättelser skriver 
Greenlaw (2011). Ja, med undantag då av Morris på sin Islandsresa. Greenlaw 
menar att han gör en dokumentation av en resa som samtidigt blir en 
beskrivning av alla resor: ”My intention is to direct the reader towards what 
Morris didn’t know he was writing about” (s. xxiii). Vet vi någonsin vad vi 
skriver när vi gör det, tänker jag. Det var 1871 när Morris och tre vänner reste 
med en dansk postbåt från en hamn i Skottland till Reykjavik på en fyra dagars 
rundresa och umbäranden. Morris skrev den förtroliga loggboken för en 
kvinnlig vän, fylld av reflektioner om att ankomma och lämna, att skynda och 
försena och vad det betyder att frukta en plats du aldrig varit på eller rädas mötet 
med den faktiska platsen i visionen du länge drömt om (Greenlaw, 2011). Det 
var detta Annika, som jag kopplade till i din text om längtan till Island. Du räds 
inte mötet med platsen du drömt om, och den kommer dig till mötes som du 
känner den. Jag skriver detta vykort för att berätta att jag börjar vänja mig vid 
Island nu. Precis som jag tror jag att Morris gjorde –– till sist:  

Your surprise when the place you’re in tries to make sense of you. 

Your discomfort when it tries to join you,  

You are used to be out of place.  

(Greenlaw 2011, s. 110) 

Det som lockar är det som är främmande, spekulerar jag. På samma sätt som att 
jag vill läsa det jag inte förstår, så vill jag komma dit där jag inte är hemma. Så 
snart något är förklarat, färdigt och jag förstår, så blir det stumt och processen 
stannar. Kanske är det Deleuzes ord som ekar i mig: “processes are becomings, 
and aren’t to be judged by some final result but by the way they proceed and 
their power to continue” (Deleuze 1995, s. 146). Mitt första möte med Island 
blev alltså så stumt. Det veckade, stelnade lavalandskapet stod i vägen. Inte för 
blicken, där fanns det inget stopp. Det var oändligt, fritt och brutalt på samma 
gång. Jag famlade mellan konstraster som klumpade ihop sig, det storslagna, 
det heta, det kyliga och stelnade, allt var ett motstånd i blivande. Idag, är min 
förbindelse till landskapets tröghet – sorg. Jag längtar hem till skogen. Det som 
inte lämnar mig någonsin, från denna resa, är dock stillheten i den brutala 
nedbrytningen av glaciärerna, som bilden på vykortet visar. När jag står inför 
smältande isblock i de mest undersköna former och bokstavligen isblå 



180 

genomskinliga färger, uppstår tomhet och sorg i deras långsamma rörelse bort 
och ut mot havet. Denna förlust är av annan dignitet än det vi problematiserat 
kring estetiska lärprocesser i Lgr11.  

 

Det var på 1990-talet som de isländska glaciärerna började dra sig tillbaka i 
stället för att växa. Mer än tio procent av Island ska vara täckt av glaciärer. 
Uppskattningsvis elva miljarder ton is försvinner nu varje år, har jag läst. För 
fem år sedan försvann den första glaciären. Den hette Okjökull (de har namn!). 
Nu har de satt upp en skylt på platsen där Okjökull fanns. Det är ett brev till 
framtiden. Skylten betyder att vi som lever i dag vet att jorden blir allt varmare. 
Och vi vet vad vi måste göra för att stoppa det. Bara ni som lever i framtiden 
vet om vi lyckades, står det på skylten.1 

 

 
 

Bild 24. Vykort Island 2018.  
Fotografi: Ulla Lind. 

 
1 https://8sidor.se/varlden/2019/07/islands-glaciarer-smalter-bort/.  



181 

 

Hållplats 3: Ändhållplats – vad hände med de estetiska 
lärprocesserna? 
 

Häringe slott (Sverige) 

LAT 64.1 
LONG -21.8 
N 59° 
E 18 
 
- - - ⁄ - - - - ⁄ - - - - ⁄ - - - -     Stockholm, 571 km, resa 2017-05-06 
 

När vi når en ändhållplats i denna text, så sitter vi och värmer oss vid en brasa 
på Häringe slott, Haninge kommun, en plats som vi gärna ses och arbetar på – 
geografiskt mitt emellan våra bostäder. Eldens fundamentala kraft som 
energikälla, har förmågan att både förgöra och befrämja liv.  Den blir därför 
gärna en metafor för det sätt vi kan befrämja och skapa intensitet och energi till 
en experimentell form för rhizomatisk text. En del tentakler har vi också behövt 
släppa och förgöra. Vi har tappat legenden i Ösmo kyrka om S:t Olofs och hans 
bror Haralds kappsegling om Norges krona– en målning av S:t Olof med krona 
och yxa med sitt följe i Haralds skepp Oxen. Vi har också förlorat karaktärer i 
reseskildringarna som var med från början men som senare tycktes avstå från 
att delta. En av dom var Rikard, Annikas före detta student som målade graffitti 
i Trondheim när hon var på besök...  eller var det på Island? Var vi alls på dessa 
platser eller är de endast fiktiva skriftalster? När tog fabuleringen vid och 
omvandlade minnessegmenten? Dock, utmärkandet för rhizomer –det sker 
alltid lokala sammanbrott, något måste släppas och något går hela tiden förlorat, 
men kan samtidigt i nya sammansättningar plötsligt återuppstå och återskapas. 
Så har också vårt skrivande betett sig. Vi är två författare och att skriva 
tillsammans är också att anträda Terra infirma – en ofast mark där den egna 
kontrollen ideligen bortkopplas. Det sker dock till förmån för det upplösta 
multipla subjektets förgreningar och efterföljande dekalkomani, rhizomens 
förmåga att hitta framkomliga, anpassade formeringar och formuleringar. Att 
vara två författare är samtidigt att vara i förbindelse med många, i den mening 
som Deleuze & Guattari beskriver i Tusen platåer (1987/2004):  



182 

The two of us wrote Anti-Oedipus together. The two of us was 
several, there was already quite a crowd. Here we have used 
everything that came within range, what was closets as well as farest 
away/…/ Why have we kept our own names? Out of habit, purely out 
of habit (s. 3).  

I allt detta, i skrivande och i lärande, blir subjektets multiplicitet det som genom 
affekt och intensitet formeras i de heterogena assemblagens räckvidd. Dessa 
sammansättningar har dessutom kapacitet att producera en mångfald av nya 
eller andra assemblage. Boken som exempel på ett assemblage kan omvandlas 
och ingå i ett nytt assemblage, apropå den öppna spisen på slottet, när sidorna 
kan rivas ut för att starta en eld eller för att skapa en flyktlinje som förändrar 
läsarens tankar och handlingar (Deleuze & Guattari 1987/2004). 

Här behöver vi återkomma till frågan om estetiska lärprocesser och varför vi 
vill vidmakthålla estetiska lärprocesser och inte estetiska arbetssätt, som det nu 
skrivs i bildämnets styrdokument. Vi tar hjälp av rhizomens principer; det finns 
ingen början och slut, en rörelse som för oss tillbaka till det som förlorats i 
styrdokumentet och återfinns som estetiska arbetssätt, en konfrontation som gör 
oss produktiva. Liksom rhizomets principer hittar vi andra vägar som tar oss 
vidare runt och över de hinder vi möter. Genom platåernas irrfärder följs de 
flyktlinjer som tar fart och sätter oss i rörelse. Då formeras också vägar till en 
ordnad komplexitet. Vid denna hållplats samlar vi ihop platåernas irrfärder 
genom att belysa vad det innebär att gå förlorad, gå vilse (Solnit 2006). Är det 
ett planlöst kringflackande, resor utan mål, villovägar, nöjesturer, utflyter, 
strövtåg i okända miljöer eller en odyssé, för en hemkomst efter en långresa? I 
de bildpedagogiska praktikerna sammanflätas ett subjekt och material i 
blivande, med estetiska lärprocesser. Det är i dessa processer som någon och 
något blir till och lärande modelleras fram.  Arbetssätt kan uppfattas som något 
som utförs, något som görs oavsett vad vi lär. Kan vi återfinna det multipla 
subjektsskapandet i en kombination av lärande och arbetssätt, är vår undran. 
Här behöver vi en återkoppling tillbegreppet assemblage som bringar oreda i 
det autonoma subjektet och i stället ser kraften i varje del av en process. 
Omvandling blir möjlig vid möten, eller konfrontationer, mellan enheter 
(mänskliga och icke mänskliga) genom att frigöra något från båda i olika 
assemblage (Grosz 2001). I läroplanen 2011 och i kursplanen för bild har 
begreppet estetiska lärprocesser gått förlorat. Vad vi har återfunnit är nya 
möjliga sammansättningar av lärprocesser där platser, kroppar, bildpedagogiskt 
material och rumsligheter samverkar till affektiva konfrontationer som öppnar 
för nya eller andra sätt att tänka och handla.  



183 

Avgång: En Visuell Summering 
 
För att synliggöra kartografins förlopp, vill vi innan avgång ge tillgång till en 
annan och mer direkt översiktsbild som anvisar hur kapiteltexten breder ut sig 
horisontell och inte endast hierarkiskt eller linjärt. I textens platåer och 
hållplatser finns flera möjliga ankomster och avgångar – varav en del av dessa 
har vi kunnat manifestera.  

 

 

  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



184 

Referenser 
Andersson, Cecilia (2006). Rådjur och raketer: gatukonst som estetisk 

produktion och kreativ praktik i det offentliga rummet. Stockholm: 
Stockholms universitet. 

Bishop, Elizabeth (1965). Questions of travel. New York: Noonday. 
Code, Lorrain (1995). Rethorical Spaces. Essays on Gendered Locations. New 

York: Routledge. 
Deleuze, Gilles (1968/1994). Difference and Repetition. London: Athlone. 
Deleuze, Gilles (1988). Spinoza, Practical Philosophy. San Francisco: City 

Lights Books. 
Deleuze, Gilles (1988/2004). Vecket. Leibniz & barocken. Göteborg: Glänta 

Produktion. 
Deleuze, Gilles (1990/2015). Logic of Sense. London: Bloomsbury Academic. 
Deleuze, Gilles (1992). What is a Dispositive? I: Armstrong, Timothy J. (red.) 

Foucault: Philosopher New York: Harvester Wheatsheaf, s. 159–168. 
Deleuze, Gilles (1995). Negotiations. New York: Columbia University Press. 
Deleuze, Gilles & Guattari, Felix (1987/2004). A Thousand Plateaus: 

Capitalism and Schizophrenia. London: Continuum. 
Dewsbury, John-David (2000). Performativity and the Event: Enacting a 

Philosophy of Difference. Environment and Planning D, Society and Space 
18 (4), s. 473 – 496.  

Greenlaw, Lavinia (2011). Questions of Travel; William Morris in Iceland. 
Devon: Notting Hill Editions.  

Göthlund, Anette; Lind, Ulla; Andersson; Cecilia; Melin Margareta; Reimer, 
Bo; Danielsson, Helena; Graviz, Anna & Odelfors, Birgitta (2011). 
Kunskapens framträdandeformer – ett projekt om kunskapsutveckling och 
en högskolepedagogik med dubbelt perspektiv: teori och gestaltning. I 
Vetenskapsrådet, Resultatdialog 2011. Stockholm: Vetenskapsrådet, s. 47–
54. 

Göthlund, Anette & Lind, Ulla (2010). Intermezzo – a Performative Research 
Project in Art Teacher Education. International Journal of Education 
through Art, 6 (2), s. 197–212. 

Hallberg, Ulf. P. (1999). Farlig geografi, Spinoza. Res publica, 41/42. 
Hellman, Annika (2017). Visuella möjlighetsrum: gymnasieelevers 

subjektsskapande i bild och medieundervisning. Göteborg: Göteborgs 
universitet.  

Hellman, Annika & Lind, Ulla (2017). Picking up Speed: Re-thinking Visual 
Art Education as Assemblages. Studies in Art Education, 58 (3), s. 206–221. 

Holquist, M. (red.) (1981). The Dialogic Imagination by M. M. Bachtin. Austin: 
University of Texas.  

about:blank


185 

Jönsson, Lena (2010). Elevers bilder av skolan. Vad elever berättar om och hur 
lärare och lärarstudenter reflekterar och samtalar om skolan utifrån elevers 
bilder. Lund: Lunds universitet. 

Lapoujade, David (2014/2017). Aberrant movements - the philosophy of Gilles 
Deleuze. South Pasadena: Semiotext(e). 

Lind, Ulla (2010/2013). Blickens ordning: bildspråk och estetiska lärprocesser 
som kulturform och kunskapsform. Stockholm: Stockholms universitet.  

Lind, Ulla (2010). Farlig geografi och ”ofast mark” i möte med Reggio Emilia. I: 
Colliander, Marie-Anne; Stråhle, Lena & Wehner-Godée, Christina (red.) Om 
värden och omvärlden: pedagogik i praktik och teori med inspiration från 
Reggio Emilia. Stockholm: Stockholms universitet, s. 147–171. 

Lind, Ulla (2017). Bilders liv och livets bilder – barns bilder som kulturhistorisk 
källa. I: Åsén, Gunnar (red.) Bildundervisning och lärande genom bilder, 
Stockholm: Liber AB, s. 169–192.  

Lind, Ulla (2019). Bilden av skolan ur elevens perspektiv. I: Åsén, Gunnar (red.) 
Att vilja veta: om utvärdering och pedagogisk bedömning i skolan. Stockholm: 
Liber, s. 130–158.  

Lind, Ulla & Åsén, Gunnar (red.) (1999). En annan skola: elevers bilder av skolan 
som kunskapsrum och social arena. Stockholm: HLS. 

Magnusewska, Ewa (2023). Gatustatus. Konstnären nummer 3. 
Massumi, Brian (2011). Semblance and Event: Activist Philosophy and the 

Occurrent Arts. Cambridge: MIT Press. 
Merriman, Peter & Cresswell, Tim (red.) (2011). Geographies of Mobilities: 

Practices, Spaces, Subjects. Burlington: Ashgate Pub. Co. 
Ono, Yoko (1970/2011). Grapefruit: a Book of Instructions + Drawings: en 

instruktionsbok + teckningar. Lund: Bakhåll. 
Rogoff, Irit (2000). Terra Infirma: Geography's Visual Culture. London: 

Routledge. 
Schalansky, Judith (2012). Atlas över avlägsna öar: femtio öar som jag aldrig 

besökt och aldrig kommer att besöka. Malmö: Pequod Press. 
Solnit, Rebecka (2006). A Field Guide to Getting Lost. Edinburgh: Canongate. 
Springgay, Stephanie; Irwin, Rita L.; Leggo, Carl & Gouzouasis, Peter (red.) 

(2008). Being with a/r/tography. Rotterdam: Sense Publishers. 
Wallin, Jason. J (2010). A Deleuzian Approach to Curriculum: Essays on a 

Pedagogical Life. New York: Palgrave Macmillan. 
 
Webbsidor:  

8 Sidor. Islands glaciärer smälter bort. https://8sidor.se/varlden/2019/07/islands-
glaciarer-smalter-bort/  



186 

Kentridge, William (2013). Second-hand Reading. Hämtad 2017-05-08: 
https://www.youtube.com/watch?v=IEfUjg5viGk.  
  

https://www.youtube.com/watch?v=IEfUjg5viGk


187 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
MANGFOLDET ROMMES I MEG 
 
Anne B. Reinertsen 
 
 
Jeg kunne ha startet med slutten, med gutten. Hvis du vil kan du det. Flytte 
historien om gutten og mamma helt fram i teksten. Da finner du tanketekstlinjer 
underveis. Eller du kan gjøre begge deler samtidig, sammen alltid ulikt. Da 
finner du tanketekstlinjer underveis. Du er mitt refreng og jeg ditt. 

What is this point of self-criticism? It is the point where the structure, 
beyond the images that fill it and the Symbolic that conditions it 
within representation, reveals its reverse side as a positive principle of 
nonconsistency that dissolves it: where desire is shifted into the order 
of production, related to its molecular elements, and where it lacks 
nothing, because it is defined as the natural and sensuous objective 
being, at the same time as the Real is defined as the objective being of 
desire. (Deleuze and Guattari, 2004b, s. 342, kursiv i original) 

Jeg er intet. Jeg er ingen. Jeg er mye. Jeg er mange. Jeg er mangetydig. Jeg er 
lag på lag av fortellinger, et flettverk. Jeg vil utfolde meg. Jeg vil folde meg ut. 
Åpne opp for fantasien og la sinnet skifte sted. Åpne opp for noe annet enn det 
jeg er vant til eller forventer. Ikke låse eller bli låst i positive forståelser.  Alt 



188 

det andre rommes også. Jeg vil leve sammen i mangfoldighet, romslighet og 
feilbarlighet. Gå bort fra det mer konstaterende i definisjoner, kriterier og 
rammer til det mer ukjente, men samtidig veldig nære. De følelsene, sansingene, 
opplevelsene og affektene jeg kjenner, men ikke nødvendigvis hva er og hva 
heter. Lærende praksiser i samarbeid og at det er i situerte kroppsliggjorte inter-
intrarelasjoner læreren/jeg etablerer med det enkelte barn at man lykkes eller 
mislykkes i et læringsperspektiv. Det kroppsliggjorte er samtidig immanent 
(knyttet til kapasiteter og verdener/liv den/det utgår fra), relasjonelt (rørt/berørt 
av sin posisjon til- og inter-intra-aksjon med andre sinn, kropper og objekter), 
affektivt (formet av bevisste og/eller ubevisste følelser og sensasjoner) og 
situert (koplet til spesifikke reelle og virtuelle rom, steder, behov og 
omstendigheter). Det er det immanente som bryter, skyver og rokker mest 
radikalt på tanken: alt alltid, alt og ingenting … Jeg går meg vill, jeg mister 
fotfeste. Men det er som det skal være, og som jeg kommer tilbake til skaper 
jeg min egen empiri i foreløpig trygghet. Med gutten spør jeg hvem 
utdanningsinstitusjonene i våre nordiske rhizomer er til for? 

Intet er her.  Intet er liv. Intet er mye. Intet er mange. Intet er mangetydig. Intet 
er lag på lag av fortellinger, et flettverk. Intet vil utfolde seg. Intet vil folde seg 
ut. Åpne opp for fantasien og la sinnet skifte sted. Åpne opp for noe annet enn 
det intet er vant til eller forventer. Ikke låse eller bli låst i negative 
forståelser.  Alt det andre rommes også. Intet vil leve sammen i mangfoldighet, 
romslighet og feilbarlighet. Gå bort fra det mer konstaterende i definisjoner, 
kriterier og rammer til det mer ukjente, men samtidig veldig nære. De følelsene, 
sansingene, opplevelsene og affektene intet kjenner, men ikke nødvendigvis hva 
er og hva heter. Lærende intethet i samarbeid, og kunnskaper som det situerte 
kunnskaper gjør mulig i fellesskap, som produktive forbindelser og uventede 
åpninger. Intet er ladet med krefter, livgivende, kreativt, mangfoldig og 
udefinert. Intet er egentlighet og ikke det motsatte. Intet er å ikke gi slipp på seg 
selv, men en annen måte å tenke seg selv på. Intet er å kjenne seg selv, 
mangetydig og flertydig. Intet er oppløsning av min subjektivitet og min 
identitet bli en kollektivitet. Intet er ordet er jeg er egentlighet og kritikk og 
kritisk utforsking mitt engasjement for inkludering. Mange, mangfoldighet 
rommes i meg. 

Ordet er her.  Ordet er liv.  Ordet er mye. Ordet er mange. Ordet er mangetydig. 
Ordet er lag på lag av fortellinger, et flettverk. Ordet vil utfolde seg.  Ordet vil 
folde seg ut. Åpne opp for fantasien og la sinnet skifte sted. Åpne opp for noe 
annet enn det ordet er vant til eller forventer. Ikke låse eller bli låst i 
forståelser.  Alt det andre rommes også. Ordet vil leve sammen i mangfoldighet, 
romslighet og feilbarlighet. Gå bort fra det mer konstaterende i definisjoner, 



189 

kriterier og rammer til det mer ukjente, men samtidig veldig nære. De følelsene, 
sansingene, opplevelsene og affektene ordet kjenner, men ikke nødvendigvis 
hva er og hva heter. Lærende ord i samarbeid og ikke bare et ord i sin definerte 
mening, men en klang som kan sette i gang vibrasjoner, assosiasjoner og 
bevegelser slik at teksten kan begynne å leve og skape ringvirkninger. Ordet er 
derfor ikke et ordensord (Deleuze & Guattari, 2004a s. 93) for faste 
formuleringer og vaner, og som skaper blokkeringer. Ordet er ikke kun bevisste 
og stratifiserende komposisjoner som igjen fungerer som implisitte 
forutsetninger i språket. Ordet er tvert imot alltid koblet til talens handlinger 
(speech-act), altså hva det som uttrykkes gjør, snarere enn å tenkes som uttrykk 
for bakenforliggende informasjon. Språk er derfor alltid kun er form for 
indirekte diskurs (Deleuze & Guattari, 2004a, s. 93), som kollektive 
sammensettinger av uttrykk hvor hvert ord eller begrep er ”fanget” i erfaring. 

Ordet er et dikt. Jeg er ordet. Jeg order (Pessoa, 2014). Jeg er dikt. Jeg dikter. 
Jeg skriver. I diktet er det et poeng at ting kan bety forskjellige ting. Intet kan 
bety forskjellige ting. Jeg kan bety forskjellige ting. Ordet kan bety forskjellige 
ting. Diktet er ingen sammenstimling av tegn i (semiotiske) regimer. I diktet er 
ingen arresterende metaspråk. Ingen fastfrysing av meninger. Ingen definisjon 
av kunnskaper. Poesispråket er aldri i boks. Det kan ikke fanges, skal ikke 
fanges, skal ikke defineres. Kjernen i poesispråket handler ikke om logikk, er 
ikke kausalitet, er ikke en definisjon. Jeg er et dikt. Jeg inneholder 
mangetydighet. Et menneske kan ikke låses i en mening, en kunnskap, en 
definisjon. Definisjoner (av mennesker, ting, dyr…) er farlig og kan misbrukes. 
Jeg er en samtidig kollaps og konstellasjon av linjer og stemmer som ikke er 
meg bevisst, men som like fullt gir retning for ”jeget”, ”meget”, konstituering 
av min subjektivitet som oppløst og som folder seg, folder seg inn og ut, folder 
meg inn og ut. Jeg dikter. Jeg skriver.  

Jeg, intet, ordet, og diktet er meningsløst. Jeg, intet, ordet og diktet er 
meningsløshet. Jeg, intet, ordet og diktet er effekter av hendelser som har 
kollapset i hverandre og skaper sjokkbølger. Jeg, intet, ordet og diktet skaper 
handlinger. Jeg, intet, ordet og diktet er en produktiv kraft og nødvendighet for 
tenking, skaper talehandlinger, bekrefter tilfeldigheter, ulikheter, forskjell, 
manglende sammenfall. Ingen overføring- som i metaforer, fra en serie til en 
annen, men en frambringing av mening i en bekreftende meningsløshet. 
Vilkårlighet som en forutsetning for nødvendighet. Meningsløshet som en 
forutsetning for mening, og om du vil; ikke-tenkning som en forutsetning for 
tenkning. Det innebærer at hvert ord og begrep blir til en bekreftende 
meningsløshet som er i stand til å frembringe mening (Berge, 2009, s. 72). Hvert 



190 

begrep blir handlende og metodologisk. Og igjen, mange, mangfoldet rommes 
i meg. Min paradoksale nødvendige subjektivitet.  

Rhizomet er som diktet Det er naturens grokraft og kulturens muligheter 
samtidig og gjensidig og strekker seg fra biologisk celle- og partikkelnivå til 
våre abstrakte universelle drømmer og tanker om og i liv. Sinn og materialitet 
er uatskillelig.  Hvert arvestoff (DNA-RNA) har kapasitet til å lære. En e-post 
fra en mor: Han har et ønske om å oppdage verden omkring seg. Deleuze 
& Guattari (2004a) skriver: A new rhizome may form in the heart of a tree, the 
hollow of a root, the crook of a branch.  Or else it is a microscopic element of 
the root-tree, a radicle, that gets rhizome production going (s.16). Rhizomet 
som dikt er slik et bilde på betydning av sammenheng og bevegelse, maskinisk 
produksjon av konstant viktighet for hver/andre. Bildet bryter alltid alle mønstre 
og skaper alltid nye, som punkter og linjer som affektivt kollapser i hverandre 
for hver/andre. Rhizomet som diktet- og bevisstheten om foreløpigheten av 
prosesser på tvers av foreløpige grenser, åpner opp for oversettelser og 
fortolkninger utenfor kjente vokabular i uferdige kanaler. Situerte kunnskaper 
handler slik om fellesskap, ikke om isolerte individer. Om produktive 
forbindelser og uventede åpninger. Åpninger i indirekte diskurser som en 
tilstedeværelse av ordensord implisitt i hvert ord, implisitte forutsetninger som 
skaper handlinger (Deleuze & Guattari, 2004a, s. 93). Jeg order et rhizom. Jeg 
skriver rhizom. Selvorganisert og stokastisk1, skriver ingen utopier og perfekte 
former. Jeg øver meg på å tenke framtida annerledes. 

Jeg dikter videre med to meningsløse begreper. To begreper som kritiske 
intervensjoner i praksiser og metoder. Det er begrepene skriving og inkludering. 
Jeg skriver inkludering og rhizomet er mitt dikt, min skrivemaskin, mitt 
forskningsdesign og modell. Jeg ser på dette som bevegelser fra et syn på 
inkludering og forskning på/med inkludering som en utvidelse av et sett av 
rettigheter til retten til å gjenskrive en rettighet igjen og igjen. Retten til læring. 
Skriving som endring. I stedet for at inkludering ses på som en abstrakt 
målsetting om realisering en gang i framtiden, ser jeg inkludering som en 
rettferdig etablering i tilblivelser. Det synliggjør spenninger mellom 
rettferdighet og urettferdigheter i nåtid, men er samtidig orienter mot nye sosiale 
framtider. Viktig er det også at i stedet for at byrden og kostnadene for å bli 
inkludert primært bæres av den/de som søker medlemskap i et fellesskap, ses 

 
1  Stokastisk, tilfeldig. En stokastisk prosess er en prosess som styres etter sannsynlighetslover. 
To begivenheter A og B sies å være stokastisk uavhengige dersom sannsynligheten for at både A 
og B inntreffer er lik produktet av sannsynligheten for A og sannsynligheten for B. En stokastisk 
variabel er en variabel med en sannsynlighetsfordeling.  Store norske leksikon (2005-2007); 
Frøslie, Kathrine Frey: stokastisk i Store norske leksikon på snl.no. Hentet 6. juni 2024 fra 
https://snl.no/stokastisk 

https://snl.no/stokastisk


191 

inkludering i lys av delte byrder og kostnader. I stedet derfor at inkludering 
teoretiseres og praktiseres gjennom en gjestfrihetskultur basert på toleranse, 
skriver jeg her om inkludering gjennom kulturer hvor autoritet og 
maktstrukturer kollektivt blir satt spørsmålstegn ved og diskutert i fellesskap. 
Oppsummert som bevegelser fra inkludering i et individuelt perspektiv til 
tilblivelser i kollektivitet.  

Inkluderende design er ikke en konsekvens av beslutninger om design. Det er 
ikke en reparasjon av noe som allerede er gjort. Design er for alle, ikke for å 
reparere eller tilpasse. Handikappet- eventuelle mangler, oppstår i utfordringene 
eller problemene kroppene møter, ikke i selve kroppen. Det er utfordringer i 
hverdagen som skaper handikappene, manglene. Inkludering som diktet som 
rhizomet må integreres som en dynamikk i designprosessen og i tanken fra start. 
Det gir signalverdi om hvordan vi bygger opp samfunnet vårt, utdanningene 
våre og læring. Walt Whitman (1819-1892) synger, dikter, skriver: 
 

 

Song of Myself, 51 
 

The past and present wilt—I have fill'd them, emptied them. 
And proceed to fill my next fold of the future. 

Listener up there! what have you to confide to me? 
Look in my face while I snuff the sidle of evening, 
(Talk honestly, no one else hears you, and I stay only a minute longer.) 

Do I contradict myself? 
Very well then I contradict myself, 
(I am large, I contain multitudes.) 

I concentrate toward them that are nigh, I wait on the door-slab. 

Who has done his day's work? who will soonest be through with his supper? 
Who wishes to walk with me? 

Will you speak before I am gone? will you prove already too late?2 

 
 

 
2 Dette diktet er offentlig (in the public domain) 



192 

Min rhizomatiske skrivemaskin og modell 
 

Write, form a rhizome, increase your territory by deterritorialization, 
extend the line of flights to the point where it becomes an abstract 
machine covering the entire plane of consistency (Deleuze and 
Guattari, 2004a, s. 12)  

Rhizomet er som diktet er samtidig. Rhizomet er biologi og naturens grokraft 
er skriving og kulturens muligheter. Anvendelsesområdet til begrepet rhizom er 
utvidet til å gjelde politiske kropper og inkluderer subjektivitet og derigjennom 
begrepet becoming/s som i tillegg til difference- forskjell- er gjennomgående i 
hele Deleuze og Guattaris produksjon. Tilblivelser med og i forskjell alltid, med 
andre ord, forskjell som livets metode. Det innebærer desentrering av subjekter 
eller det å skape overganger mellom subjekter og objekter, mellom substantiv 
og verb, mellom substanser og prosesser. – lar sinnet skifte sted. Eller det å 
skape variasjoner i objektet som å gjøre objektet til objectile (Simondon, 2017) 
slik at det- objektet - blir en hendelse med følger for subjektet. Materialitet og 
objekter kan ta for stor plass og pedagogenes rolle blir minsket. Med 
henvisning til Whitehead (1938, 1978) hevder Deleuze at heller enn å ha med 
et sub-jekt å gjøre, har vi med et superjekt å gjøre: ”Just as the object becomes 
objectile, the subject becomes a superject” (Deleuze, 1993, s. 21). Slik går min 
subjektivitet i oppløsning og min identitet bli en kollektivitet hvor jeg de facto 
skaper min egen empiri. Mitt rhizomatiske vi blir til i en hendelse sammen hvor 
vi engasjerer hverandre. Eller for å fortsette i det Whiteheadske; min skriving, 
min forskning og arbeid blir liv, blir et eventyr. Ikke mindre alltid mer og 
pedagogens rolle øker, som menneske. Han har et ønske om å oppdage 
verden omkring seg.  

Rhizomet er reelt og virtuelt og opererer gjennom variasjon, ekspansjon, 
erobring, innfang og utskudd. Som en konstant skrivende eller maskinisk 
korttidshukommelse som skaper stadig nye bevegelige og dynamiske tankekart 
for (her) inkludering. Bevissthetens avgrensning mot sin gjenstand er kanskje 
det mest selvinnlysende strukturelle elementet i universets geometri. 
Bevisstheten opprettholder bildet av omgivelsene og universet, som et kart 
under utvikling. At noe i det hele tatt kan fungere som bilde er grunnleggende 
for menneskets bevissthet. Med andre ord, fiksjon er nødvendig og genererer 
eller avler bevissthet. Det er en form for konstant billedlig og konseptuell 
innovasjon. Rhizomet som bilde, som skrivemaskin og modell. Rhizomet som 
tenkemulighet og folden som dets grunnformasjon. En endeløs produksjon av 



193 

folder. Flere bevissthetslag ikke bare enten ubevisst eller bevist, men 
variasjoner og bevegelser inn og ut av bevisstheter. 

I rhizomet er begreper slik deterritorialiserte intensiteter som tvinger oss til å 
filosofere eller tenke mens de- begrepene- blir transpersonlige.  Og mens de slik 
beveger seg mellom ulike posisjoner, innhold og fag, blir de trans- eller 
tverrfaglige.  På denne måten blir begreper handling og praksiser som 
reorienterer tenking og åpner opp for aktivistisk utforsking, nye muligheter og 
kunnskaper. Den Andre og dermed inkludering er komponert av det mulige, det 
eksisterende og i reelt språk, ytringer realiseres for hverandre. Delaktighet i 
mangetydighet eller former for produktiv usikkerhet blir slik attraktivt som 
forutsetning for å stille seg på barnets side og kan utvikles til en sterk 
energikilde og drivkraft for endring. Det er konsept som metode og konseptets 
pedagogikk (Deleuze og Guattari, 1994). 

Min tanke er at et slikt grunnleggende grep til syvende og sist kan gjenreise 
læring som en inkluderende naturkultur konstant jf. den intensive og affektive 
inkluderte midtes logikk (Bosteels 1998, Reinertsen 1918, 2020, Semetsky 
2020,) og utdanningsinstitusjonene våre som forståelige og meningsfulle steder 
for alle. Rhizomet da som modell for hvordan verdien av kunnskaper kan 
opprettholdes og degradering av utdanning stanses. For hvem? Den eneste 
gangen jeg kan slappe av på skolen er når vi har diktat, i pausen mellom 
to ord. Affekt er en førpersonlig intensitet som korresponderer med overgangen 
fra et kroppslig erfaringsnivå til et annet og innebærer en økning eller 
reduksjon i kroppens kapasitet til å handle (Massumi in Deleuze and Guattari, 
2004, s. xvii egen oversettelse). Affekt gir altså ikke opphav til noen egentlig 
mening, men gjør oss mottakelige, sårbare kanskje, men på en produktiv måte 
for den Andre/noe annet, ultimativt læring. Affekt foreskriver ikke. Det lover. 
Det det lover er intensitet (Massumi, 2015, s. 209 egen oversettelse). Det er et 
syn på kunnskaper som produsert indirekte og prosessuelt, alltid foreløpig og 
avhengig av en affektiv komponent. Videre at erfaring trumfer kunnskap. Eller 
sagt på en annen måte, for at kunnskaper skal få betydning, er det avgjørende at 
affektive komponenter tas med og gis stemme slik at ethvert subjekt skriver seg 
inn som del i den samme kunnskapen.  

Oppmerksomheten og beredskapen rettes slik mot det som emergerer eller 
dukker opp og skapes i øyeblikket og bidrar- gjennom det ubevisste, til 
bevissthet om kunnskapens situerte betydning og verdi. Betydning i 
sammenheng og tilhørighet her og nå. Det er snakk om vibrasjoner på molekyl- 
og partikkelnivå som det eneste sanne, og da er vi i en monistisk filosofisk 
verdensanskuelse som opphever skiller mellom natur og kultur og hvor vi 
logger oss på – eller setter/skriver oss inn i noe som del i og ikke separert fra. 



194 

Molekularitet relateres slik til desentrerte individuerte responser på fenomener 
eller typer av atferd, hvor det molekylære er relatert til varige prosesser og 
skaping, eller det vi kan kalle inter/intra molekylær handling. Derfor har alle 
oppfattede objekter, organisk eller ikke organiske, et eget liv og er kun følt 
gjennom spenningene i dets moralske masse og molekylære små deler. En etikk, 
en moral eller en moralsk handling eksisterer derfor kun i materien i det lokale 
her og nå.  Det kroppsliggjorte er samtidig immanent, relasjonelt, affektivt og 
situert skrev jeg over. I rhizomet kan det kroppsliggjorte da like gjerne kalles 
trans- , ikke -, eller u - kroppslig og at alle realiteter blir paradoksale. Om the 
incorporeal skriver Grosz (2017): 

-the incorporeal, { …}is capable of numerous revivals and new lives. 
This is a tradition that escews dualisms- any conception of the mind 
or reality and body, or materiality, as separate substances – in order to 
develop a nonreductive monism or a paradoxical dualist monism. (s. 
249) 

Det innebærer å invitere til en mer ydmyk forskning som problematiserer både 
fantasien om individuell autonomi og antroposentrismens3 hybris gjennom å 
øke fokus på datamaterialene og å kunne tenke mer med dem. Det er forskning 
som utfordrer sine egne bevegelser og stiller spørsmål ved detaljene i sin egen 
posisjonalitet. Det er invitasjoner til å utvide, utdype, restrukturere, 
rekonseptualisere, reformulere og samtidig utfordre de forslagene som settes 
fram og å bringe, skape og frembringe nye; forslag som er langsomme og 
presserende, sjenerøse og spisse, åpne og rastløse. 
Utfordringen er imidlertid alltid å skrive fram stramme prosjekter til tross for 
mangetydigheten og det er i slike øyeblikk utfordringen møtes og linjer 
kollapser i hverandre. Språkets autonomi finner slik sted på stedet hvor dikteren 
er betrakterens stedfortreder. Ytringen finner sted i samfunn og er en aktivitet, 
en fri handling som omfattes av en rett, retten til inkludering, en menneskerett. 
Deleuze og Guattari utforsker den mørke natten, utsiden av tanken. Eller rettere 
sagt, de adresserer fremveksten av tanken selv som brudd, her som kritisk 
engasjement for inkludering ultimativt læring. For å utdype denne paradoksale 
sammenhengen mellom affekt, bevissthet og rhizomet skriver Deleuze og 
Guttari (2004a): Saken er å produsere det ubevisste, og sammen med det, nye 
uttalelser, forskjellige ønsker: rhizomet er nettopp denne produksjonen av det 
ubevisste (s.19-20 egen oversettelse, understreking erstatter kursiv i original). 
Det innebærer oppmerksomhet og observasjoner på mikronivå, en etikk og 

 
3 Antroposentrisme viser til det som har mennesket som midtpunkt. 



195 

estetikk som handler om det viktige i det lille og i tingenes 
småhet. Sammenhenger mellom det partikulære og det universelle realiseres. 
Sannhet finnes i mulighetene, i prosessene og i poesien. Vi søker etter alle 
elementene alltid; kroppene, praksisene, lovene, konseptene, minnene.  Det er 
for å kritisere det vi tror vi vet og for å underminere egne illusjoner om identitet. 
Eller som Massumi (2013) uttrykker det: The depth of truth is reticent because 
it is nonsensuous, in a certain way (s.176). 

Som rhizomatiske mangfold kan vi slik skape nye realiter, nye virkeligheter. Vi 
skriver, men ikke med et spesielt mål for øye, men med kunnskap om- og tro på 
de immanente mulighetene som ligger i virkelighetene våre. Stokastiske 
analyser av variabler styrt av kaos, og som involverer biologiske, fysiske, 
statistiske- og kvalitative dataanalyser for å vite hva som former et fenomen, 
kroppsliggjøre dem i utvikling av modellene, samtidig med at vi føyer stadig 
nye modeller inn i analysene for å teste og kalibrere. Rhizomet som stokastisk 
kalkulering for å modellere med/for framsyn og i flerdimensjonale erfaringsrom 
(Reinertsen, 2015). Flere dimensjoner og sammenvevinger av tid, sted og 
relasjoner, som kan sette i gang forandringer som strekker seg utover 
opplysningsprosjektets fremoverjagende bevegelser, en metamodellering av 
kunnskaper in the making. Deleuze og Guattari (2004a) skriver:  

Write to the nth power, the n – 1 power, write with slogans: Make 
rhizomes, not roots, never plant! Don’t sow, grow offshoots! Don’t be 
one or multiple, be multiplicities! Run lines, never plot a point! Speed 
turns the point into a line! Be quick, even when standing still! Line of 
chance, line of hips, line of flight. Don’t bring out the General in you! 
… (s. 27) 

I Norge på TV2 kunne vi i 2020 følge programserien og konkurransen skal vi 
danse. For første gang var en rullestolbruker med i konkurransen. På sosiale 
medier koker det at kommentarer og ikke alle er like hyggelige for å si det slik: 
Du har ikke noe i en dansekonkurranse å gjøre! Folk i rullestol kan ikke danse 
osv osv. I dansen, i livet som i forskning oppstår handikappet i utfordringene 
eller problemene kroppene møter, ikke i selve kroppen. Det er hvordan vi møter 
mennesket i rullestolen som eventuelt skaper handikappet, ikke mennesket som 
sitter i den. Inkludering er dynamikk i tanken fra start. Det gir en viss signalverdi 
om noe… 

Ingen spør meg hva jeg har lyst til å lære. 

 



196 

Den diktende pedagogens økte betydning og livets 
metodologi 
 

"I Contain Multitudes" 
Bob Dylan (2020) 

Today, and tomorrow, and yesterday, too 
The flowers are dyin' like all things do 

Follow me close, I'm going to Bally-na-Lee 
I'll lose my mind if you don't come with me 
I fuss with my hair, and I fight blood feuds 

I contain multitudes 
 

Got a tell-tale heart like Mr. Poe 
Got skeletons in the walls of people you know 

I'll drink to the truth and the things we said 
I'll drink to the man that shares your bed 

I paint landscapes, and I paint nudes 
I contain multitudes 

 
A red Cadillac and a black mustache 

Rings on my fingers that sparkle and flash 
Tell me, what's next? What shall we do? 

Half my soul, baby, belongs to you 
I rollick and I frolic with all the young dudes 

I contain multitudes 
 

I'm just like Anne Frank, like Indiana Jones 
And them British bad boys, The Rolling Stones 

I go right to the edge, I go right to the end 
I go right where all things lost are made good again 
I sing the songs of experience like William Blake 

I have no apologies to make 
Everything's flowing all at the same time 

I live on a boulevard of crime 
I drive fast cars, and I eat fast foods 

I contain multitudes 
 



197 

Pink pedal-pushers, red blue jeans 
All the pretty maids, and all the old queens 
All the old queens from all my past lives 
I carry four pistols and two large knives 

I'm a man of contradictions, I'm a man of many moods 
I contain multitudes 

 
You greedy old wolf, I'll show you my heart 

But not all of it, only the hateful part 
I'll sell you down the river, I'll put a price on your head 

What more can I tell you? I sleep with life and death in the same bed 
Get lost, madame, get up off my knee 

Keep your mouth away from me 
I'll keep the path open, the path in my mind 
I'll see to it that there's no love left behind 

I'll play Beethoven's sonatas, and Chopin's preludes 
I contain multitudes  

 
 
Rhizomet som diktet er forskningsskaping (Manning, 2015) og samtidig 
forskningsdanning, en konstant jakt på nye subjekter. Begrepene inkludering 
og skriving blir da som territoriale refreng som gir meg, skribenten, forskeren, 
læreren, pedagogen, dikteren midlertidig trygghet i kaos. Midlertidig trygghet 
som tilblivelser i data (Reinertsen, 2014) og slik skaper jeg min egen empiri. 
Skaper empiri som affekter og tanker i bevegelse verken kritiske eller defensive. 
Skaper empiri som åpner, mobiliserer, muliggjør og potensialiserer. Åpner opp 
med tanker om annet alltid. Jeg dikter videre i bevegelse. Det er dikt i bevegelse, 
dikt som beveger seg. Skriving og dikt blir mitt empiriapparat. Jeg stiller meg 
på barnets side, men det finnes ingen objektivitet som kan bestemme andres 
posisjon, hva de trenger eller bør gjøre. Intersubjektive relasjoner – hvis de 
oppstår, mellom lærer og elev, voksen og barn er det viktigste, det mest flyktige 
og verdifulle, men umulig å fange en gang for alle. Derfor dikter jeg. Jeg dikter 
meg. Jeg dikter deg, deg og meg. Du kjære venn på skolen som skriver. 
Andre steder har jeg kalt dette de facto slutten på kritikk (Reinertsen, 2019) og 
flerfaktualitet som inkludering av ulike evidenser produsert ulikt. Massumi 
(2013) skriver: 

Skipping the standardized judgement phase means that new forms of 
Thirdness must be invented. Only an intervention of Thirdness can 
regulate becoming in any way, whether normatively for stability, or 



198 

self-renewably for the existential flicker of reappearing potential. 
Because that’s what Thirdness is: regulated passage from one phase 
to another. (s. 102-103)  

Slik som Ahmed (2017) viser oss at feministisk teori er generert fra hverdagsliv 
og erfaringer fra det å leve et feministisk liv, ønsker jeg å vise at pedagogisk 
teori og forskning på pedagogikk og læring kan genereres fra hverdagsliv og 
erfaringer fra det å leve et rhizomatisk liv som/for inkludering. Pedagogikk og 
pedagogisk forskning sett på som livets metodologi i dikt. Dikt om hvordan 
pedagogen blir fremmed fra den verden hun kritiserer- ofte ved å sette ord på 
og fokusere på problemer, og hva hun da lærer om verden fra de anstrengelsene 
hun går gjennom for å endre dem. Dikting som en samtidig fremmedgjørende 
og omformende poetisk og personlig refleksjon og meditasjon. Og mens 
Ahmed (2017) skriver fram den feministiske figuren killjoy4 som bilde og 
modell for innovative løsninger, slik som å danne støttesystemer og 
forberede verktøykasse for å overleve, skriver jeg fram rhizomet som bilde 
og modell for å styrke båndene mellom teorier om pedagogikk, forskning og 
læring og det å leve liv som gir det bærekraft. Slik får den diktende pedagogen 
stadig større verdi. Heller enn killjoy som en som ødelegger andres glede blir 
forskjell og tilblivelse, rhizomet som skrivemaskin, et bilde og modell for 
overlevelse. Octavia E. Butlers (1947-2006) science fiction univers med 
vampyrer og myriader av former er kanskje også et bra bilde og modell.  Da rir 
vi av sted, ikke på Deleuze og Guatarriske fluktlinjer, men på kosteskaft mot 
Bloksberg. Det er et nytt syn på utdanning, utdanning for liv i liv. Det er skriving 
og varme på papir og den aktivismen jeg kan bidra med. 
 
Jeg begynte og slutter med tanken om å stille seg på barnets side. Dette er 
fra en e-post som jeg fikk av en mor og som jeg har fått lov til å gjengi:  

 

Som de fleste små barn er min sønn en aktiv, nysgjerrig og kreativ gutt 
med et sterkt ønske om å oppdage verden omkring seg. Han insisterer 
imidlertid på å gjøre det på sin egen måte og motsetter seg ethvert forsøk 
på opplæring. Etter hvert som jeg så at han vokste opp, ble jeg mer og mer 
oppmerksom på at den vanlige skolen ikke ville gi ham nok rom til å 
utvikle seg.  Dette er ordene til min syv år gamle sønn som uttrykker 

 
4 one who spoils the pleasure of others https://www.merriam-webster.com/dictionary/killjoy 
Hentet 6 juni 2024 
 

https://www.merriam-webster.com/dictionary/killjoy


199 

sin frustrasjon over hvordan klassen administreres og følelsene hans av 
å bli behandlet som et objekt.  Ikke som et menneske med egne interesser, 
tanker og følelser: Ingen spør meg hva jeg har lyst til å lære. Hvis jeg er 
ferdig med en oppgave før de andre, må jeg sitte å tegne. Den eneste 
gangen jeg kan slappe av på skolen er når vi har diktat, i pausen mellom 
to ord (epost korrespondanse med foresatt, høst 2019). 

 

Jeg avslutter der og noen andre kosteskaftturer om nullvisjoner. 

 

I september 2020 fikk vi også en ny plan for å forebygge selvmord og 
nullvisjon5.  Tiltak inkluderer analyse av hvert tilfelle, nasjonalt 
forebyggingsforum, nødknapp i sosiale medier, nasjonal krisetelefon og bedre 
oppfølging av etterlatte. I radioprogrammet Dagsnytt 18, 10 september 2020 er 
helseminister Bent Høye i studio for å kommentere og forklare den nye planen 
og nullvisjonen: Nullvisjonen indikerer at det er vi som samfunn som vil jobbe 
med å forebygge selvmord.  En nullvisjon endrer tenkingen våre om selvmord 
og øker fokuset på kollektivitet og det kollektive ansvaret vi alle har. Han bruker 
et eksempel fra sin egen oppvekst og at da han var liten på 1970 tallet døde 
omkring 100 barn i trafikken hvert år.  I 2019 var dette tallet null og at en innført 
nullvisjon om antall drepte i trafikken har vært avgjørende for å få det til.  Høye 
sier videre: Det er en overgang fra en individtenking til tenking på hva et 
samfunn kan gjøre. Da jeg var liten lærte vi at vi måtte se til høyre og venstre 
før vi gikk over veien. Når vi innførte null visjonen begynte vi å tenke på hva er 
det med veiene som skaper farlige situasjoner? Hva er det med hekkene, hva er 
det med bilene, hva er det fartsgrensene? Som killjoy snakkes det videre om 
mer kunnskap, verktøy, støtte- og sikringssystemer for overlevelse.  Det er bra, 
fantastisk flott! Imidlertid er de fleste som tar selvmord ikke del i 
hjelpeapparatet.  De er ennå ikke sett.  

Synes du det var vanskelig å lese? Rhizomer er det tror jeg.  Metode er enkelt, 
utfolding, folding, er vanskelig.  Derfor er stilen kort og lang, avbrutt og til dels 
ugrammatisk, gjentakende og porøs, alt og ingenting, ugjennomtrengelig. Det 
er hensikten og slik jeg ser det skrivingens ontologi. Skrivingen som vannet som 
sildrer nedover og stadig danner nye balansepunkt. Ikke lese for å forstå hver 
detalj, men lese for å kjenne og la virke. Lese intuitivt, affektivt og praktisk. 

Jeg startet to ganger og nå slutter jeg to ganger: Selvkritikk, ja hva er vitsen med 
det? – punktet og stedet som ”reveals its reverse side as a positive principle of 

 
5 https://napha.no/content/24430/Ny-plan-for-a-forebygge-selvmord-og-na-nullvisjon 

https://napha.no/content/24430/Ny-plan-for-a-forebygge-selvmord-og-na-nullvisjon


200 

nonconsistency that dissolves it”; Ja, jeg dikter derfor videre med disse 
mennene også, jeg snubler videre med dem i feministisk teori, verken kritisk 
eller defensiv. Det er intet forsøk på å lene meg på andre, på tradisjoner, men 
selvfølgelig er det det, men uviktig. Intet forsøk på å illustrere eller legitimere. 
Jo da, men uviktig. Mangfoldet rommes i meg. Jeg dikter de ordene fra en mann. 
Bare alt og intet, alle og ingen. Alt å tenke, dikte videre med for meg, for deg, 
for oss. Du kjære venn som skriver. Vår lille datter. Forhåpentligvis kan min 
dikting da ta meg dit hvor “desire is shifted into the order of production, related 
to its molecular elements, and where it lacks nothing, because it is defined as 
the natural and sensuous objective being, at the same time as the Real is defined 
as the objective being of desire (Deleuze and Guattari, 2004b, s. 342, kursiv i 
original). En forskning hvor kjønn er alt og intet, alt og ingenting.  Jeg er min 
egen empiri. På din side og min, vår.  Skriving er ikke uten bias, men bevegelser 
hvor vi kan bli materielt identifiserbare objekter for hverandre og hvor vi hver 
og en har mulighet for å skape en eller annen form for – hold deg fast i dikting- 
avindividualisert agentskap i et øyeblikk. Jeg ser deg nå. Jeg må se deg igjen 
og igjen. Våre kjønn og posisjoner virtualiseres i immanens og er mer en skapt 
biologisk og sosialt. Slik sett er dikting en måte å diskutere verdier på og spørre 
om hvilke utdanningsmessige verdiparadigmer vi beveger oss i og mot? Jeg 
dikter meg på barnets side. 
 
Hva er det som skaper?  

I pausen mellom to ord 

Jeg er intet 

Intet er her 

Null er intet 

Jeg er et dikt 

Jeg dikter, order inkludering 

Skriver varme på papir 

Mangfoldet rommes i meg 

Skal vi danse? 

  

 



201 

Referanser 
 
Ahmed, S. (2017).  Living a Feminist Life. Duke University Press. 

Bosteels, B. (1998). From text to territory: Félix Guattari’s cartographies of the 
unconscious. I  E. Kaufman & K.L. Heller (Red.), Deleuze and Guattari: 
New mappings in politics, philosophy and culture (s. 145-174). University 
of Minnesota Press. 

Deleuze, G. (1993). The Fold: Leibniz and the Baroque. University of 
Minnesota Press. 

Deleuze, G. (2006). Immanence: A life in two regimes of madness: Texts and 
interviews 1975-1995, (Ed. D. Lapoujade). Semiotex(e). 

Deleuze, G. & Guattari, F. (2004a). A thousand plateaus: Capitalism and 
schizophrenia. Continuum.  

Deleuze, G. & Guattari, F. (2004b). Anti-Oedipus: Capitalism and 
schizophrenia. Continuum.  

Deleuze, G. & C. Parnet (1987). Dialogues. Columbia University Press. 

Grosz, E. (2017). The incorporeal. Ontology, Ethics, and the Limits of 
Materialism. Columbia University Press. 

Manning, E. (2015). Mot metode (Oversatt av A.B.Reinertsen). I A. M. 
Otterstad & A. B. Reinertsen (Eds.), Metodefest og øyeblikksrealisme 
(Methodfestival and moments of realism) (s.121-132). Fagbokforlaget. 

Massumi, B. (2013). Semblance and Event. Activist Philosophy and the 
Occurent Arts. The MIT Press 

Massumi, B. (2015). Politics of Affect. London: Polity Press. 

Pessoa F (2013). The Book of Disquiet. Uroens bok. Solum Forlag. 

Reinertsen, A. B. (2014). Becoming with data: Developing self assessing 
recursive pedagogies in schools and using second order cybernetics as 
thinking tool. Policy Futures in Education, 12, 321-334. 

Reinertsen, A.B. (2015). Uten store ord. Autoetnografisk etnometodologisk 3D-
skriving  I A. M. Otterstad & A. B. Reinertsen (Eds.), Metodefest og 
øyeblikksrealisme (Methodfestival and moments of realism) (s. 265-293). 
Fagbokforlaget. 

Reinertsen, A.B. (2018). Unconscious Activisms and the Subject as Critic: A 
Slam Articlepoem. I A. Cutter-Mackenzie et al. (red.), Research Handbook 



202 

on Childhoodnature, Springer International Handbooks of Education, 
https://doi.org/10.1007/978-3-319-51949-4_22-1 

Reinertsen, A.B. (2019).  The End of Criticism Producing Unconscious: Non-
personal Activist Academic Writing. I Academic Writing and Identity 
Constructions: Performativity, space and territory in academic workplaces 
(Thomas, L.M. & Reinertsen A.B. (Red.)). SpringerNature, Palgrave 
Macmillan 

Reinertsen, A.B. (2020). Barnehagepedagogikk og politikk som det å vise 
nomadisk venting. Nordic Studies in Education. Vol. 40, No. 3, s. 286-304. 

Semetsky, I. (2020). Exploring the Future Form of Pedagogy. I P.P. Trifonas 
(red.), Handbook of Theory and Research in Cultural Studies and 
Education.  Springer International Handbooks of Education, 
http://doi.org/10.1007/978-3-030-01-4226-1_7-1 

Simondon, G. (1958/2012/2017). On the mode of existence of technical objects. 
Univocal Publishing.  

Whitehead, A.N. (1938). Modes of Thought. Free Press 

Whitehead, A.N. (1978). Process and Reality. Free Press 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

https://doi.org/10.1007/978-3-319-51949-4_22-1
http://doi.org/10.1007/978-3-030-01-4226-1_7-1


203 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
UDSØGTE KADAVERE  
EN POSTKVALITATIV LEG, DER FOLDER RHIZOMATISK  
SUBJEKTIVITET OG KØDELIGT REKYL 
 
Charlotte Grum og Tine Jensen 
 

Indledning 
 
“Exquisite Corpse” er den leg, hvor hver deltager skiftes til at skrive eller tegne 
på et stykke papir, hvorefter det foldes for at skjule hans eller hendes bidrag og 
så give det videre til den næste deltager der så tilføjer noget nyt. Legen blev 
populær i kunstneriske cirkler i 1920’erne, hvor den blev adopteret som teknik 
af surrealistiske kunstnere til at skabe kollaborative kompositioner. Interessant 
nok, legede Deleuze også legen med sine studerende for at frigøre dem fra det 
vidende forfattersubjekt (Dosse, 2010). Denne teknik inspirerede til vores 
skriveform, en på samme tid foldet og udfoldende bevægelse over tid. Vi 
skiftedes således til at starte med at skrive på en lille del af hinandens fold, 
hvorefter vi sammen undersøgte potentialet i det vi havde gjort. Vi bevægede 
diskussionen frem med vores respektive erfaringer med radikal distribution som 
hhv. kunstner, forsker og patient. 



204 

’Exquisite Corpse’ oversætter vi til udsøgte kadavere, fordi vores fælles stræben 
såvel videnskabeligt som kunstnerisk er at opløse selvet. Det volder os 
imidlertid nogle problemer: Jo mere vi bestræber os på at fjerne os fra et 
enkeltstående isoleret selv og opløse og distribuere det, desto kraftigere bliver 
rekylet – vi bliver presset ned i vores egne kødelige indlejring. Der er således 
diskrepans mellem analyse og erfaringen! At teoretisere distribution betyder 
næsten uundgåeligt, at man må forlade subjektet som entitet. Samtidig med, at 
i erfaringen presser den subjektive position sig på.  

Spørgsmålet bliver da, hvordan udstrakthed i konkret tid og levet rum inddrages 
i teoretiske og performative undersøgelser af selvets formative distribueringer 
over tid og rum. Hvordan rigide fastholdende tankemønstre kan perforeres, så 
nye konceptuelle konstellationer muliggøres. Det endte med at blive nogle af 
disse forhold, der blev effekter af det akademisk/kunstneriske/surrealistiske 
benspænd vi foretog i foråret 2020, mens verdenssamfundet blev punkteret og 
omstruktureret af en hidtil uset virus, der overskred grænser og skabte nye. I en 
søgen efter at dvæle i tilstandene mellem selvets opløsning og kødelige rekyl 
adlød vi foldelegens frigørende og frygtskabende regler om at skiftes til at 
afgive og gribe. Vi ville performe rhizomatisk tænkning - ved at fremkalde de 
kødelige/kropslige forankringer til de 
respektive arrangementer, som vi hver især 
deltager i. Og vi ville skubbes til og via 
tekstformens afbrydelser, skabe nye 
forbindelser mellem erfarede og teoretiske 
konstellationer. Det er det selvsamme 
teoriapparat, som vi har båret med os i 
mange år, der er med til at skabe problemet. 
Alligevel ånder vi med og mod/ indånder 
og udånder disse teorier, fordi de 
tilbyder nogle anderledes måder at stille 
spørgsmål på. Spørgsmål som 
forekommer nødvendige i forhold til 
“den planetariske tilstand” (Bunz et al., 
2017) Det er måder at stille spørgsmål på, 
der for eksempel også afprøves af Haraway 
(2016), Braidotti (2013), Barad (2007), 
Tsing et al. (2019), Neimanis (2018) og de 
andre, som alle har en fod ned i rhizomet.  

 

 

Cadavre exquis. Jaqueline Lamba, 
avec Andre Breton et Yves Tanguy 

(1938). Med tilladelse fra Association 
Atelier André Breton 

(1938). Med tilladelse fra Association 
Atelier André Breton 



205 

Vores længsel er dermed at afsøge episte-onto-etiske åbninger (Barad, 2007) 
snarere end at indhegne teoretiske afgrænsninger. (Den specifikke) foldeleg og 
(den almene) foldeteknik bliver dermed en måde at performe entanglement(s) 
på.  

 

Konfigurering 
 
Vi inviterer dig hermed ind i vores folder som medrejsende på vores færd. 
Som sådan kan du se dig selv som protagonisten i historien, der bliver sat 
overfor kimærens gåde. Vi er nået frem til kimærefiguren gennem vores leg 
med tekst, hvor vi er i gang med at undersøge forbindelser mellem det 
(særligt?) menneskelige og det non-humane mellem det enkeltstående individ 
og det indfiltrede, multiple, distribuerede og opløste subjekt, mellem det 
tæmmede og det monstrøse. Vi længes, som nævnt, ikke efter akademisk 
stringens eller akademisk genkendelighed, men snarere efter at performe, 
hvordan vores samlede teorikorpus og kødelige erfaringer smelter sammen, 
gnider mod hinanden og skælver.  

Derfor skal du læse et heterogent kapitel. De første tekststykker kalder vi 
“folderne”. De er inspireret af den førnævnte foldeleg. I vores tilfælde startede 
vi med det oprindelige abstracts sidste linje og arbejdede videre derfra ved, at 
vi klippede det sidste af vores tekststykker ud og sendte til hinanden på mail. 
Vi udvekslede i alt 10 gange hen over foråret 2020 og samlede dernæst 
tekststykkerne, som i det følgende præsenteres i kronologisk orden.  

Dernæst skal du læse, hvordan vi, gennem arbejdet med at kvalificere vores 
fremgangsmåde, tydeliggør for os selv, hvordan den anderledes skriveform også 
samtidig producerer viden om vores genstand. Denne mere analytiske tekst er 
produceret gennem bevægelser mellem individuel skrivning og fælles 
redigering og refleksion – og fremstår pudsigt nok - mere homogen. 

Til sidst placerer vi os blandt et postkvalitativt polyfonisk ulvekobbel (Gunkel 
et al., 2012) og hyler om, hvordan vores bevægelser bidrager til en stadig 
diskussion af subjektets non-dualistiske aktualisering.  Det oprindelige abstract 
indgår nu i indledningen men sluttede med nedenstående sætning som skabte 
afsæt for den første fold: “Vi bevæger diskussionen frem med vores respektive 
erfaringer med radikal distribution som hhv. kunstner, forsker og patient.” 

 



206 

 
 
 
 
 
 
Folderne 
 

“Vi bevæger diskussionen frem med vores respektive 
erfaringer med radikal distribution som hhv. kunstner, 
forsker og patient.” 

 

This is a site. This is an event. This is a knot. We are a site, we are an event, we 
are a knot. ‘We’ are the machine tying ‘us’ together. The game is a tying machine. 

We have to write in Danish. Min skriftlige tænkning er skærpet og blevet til på 
engelsk. Hvem er så ’jeg’et der skrives frem her? Det er ’jeg’ der bliver til i 
mødet med et andet jeg, det skjulte jeg, det figurative og forestillede bag folden. 

Kødet vil skrive for mig – ja – sådan. Kødet vil bevæge sig. Kødet vil bevæge 
’mig’: 

 

………………………………. ……………. …………………  ……………….   

…………………     … 

………………………………..  …..  ……… ……………  …………………… 

………….. …………. 

…………….. ……………….. ………………………….       ………….    …………. 

………….. …………………..      ………….1 
 
 
 

 
1 Tine bad mig forklare denne ’kødets morsekode’ som kommer til syne i foldefigurens første 
foldning. Det var et tekstkropsligt forsøg på helt fysisk at tage hul på, hvordan kødet, stoffet, 
materien kan gennemtrænge, perforere, logos – det hvide papir. Et første forsøg på at undvige 
logos og lade det kødelige kadaver komme til syne. Hvis det hvide glatte papir opfattes som 
immanensplanet, er prikkerne spæde antydninger af artikulationer og distinktioner, en tøven i 
forhold til hvordan tilblivelse af fænomener overhovedet tekstes i logosform. 



207 

Hvordan bryder jeg logikken, logos og ordenes retning? Hvordan kommer 
kødet i tale? I tekst? Hvordan kommer kunsten i tale, i tekst? Hvordan kan den 
kunstneriske krop bryde igennem teksten? Hvordan kan teksten blive til 
kunstnerisk krop? 

 
Kan kødet favne de humane og nonhumane forbindelser som selvet bevæger sig 
i og igennem? Kan teksten? Hvordan performer jeg og situationen tekst – 
hvordan performer tekst? Hvilke jeg’er bliver til gennem denne tekst og 
situation? Gennem disse foldninger? 

Kadaver og kød er ’intetkøn’. På dansk findes to køn: fælleskøn og intetkøn. 
Intetkøn er grammatisk køn for substantiver, som hverken er hankøn eller 
hunkøn. Så ved at undersøge mig selv som kød eller kadaver, hiver jeg kvinden 
ud af ligningen. 

Kadaver, ka’kød, ka’krop? Jeg’et undermineres og gøres skrøbeligt og porøst i 
denne formleg, hvor det ikke længere ved, hvor det starter og slutter. Det - eller 
noget – bevæger sig på tværs af folderne, eller det foldes, så teksten og tankerne 
vibrerer. Folden, den konceptuelle-materielle skæring, genererer forstyrrelser 
og interferens – krusninger på overfladen, men også i dybden. Den genererer 
snitflader, der får stoffet i bevægelse. Det skrivende jeg eller det fremskrevne 
jeg tvinges til at skabe på ny, til at skabes på ny. 

Hvilket sprog skal jeg skrive igennem? Hvilket jeg vil teksten skrive frem? Er 
jeg kunstneren der omformer – eller akademikeren der forsøger at mime logos 
– at følge efter, snarere end at skabe; jeg’et der forsøger at figurere eller 
performe akademisk, altså producere en særlig og genkendelig form? Hvordan 
skriver mig selv ud, snarere end at indskrive mig i en særlig form? Når den 
anden siger at det ikke må blive for fjollet, for syret, taler hun så til kunstneren, 
patienten eller forskeren i mig – eller i hende? 

 
Når den anden siger at det ikke må blive for fjollet, for syret, 
taler hun så til kunstneren, patienten eller forskeren i mig – 
eller i hende? 

 
Skal jeg svare på det eller bare fortsætte? Hvorfor mon hun skriver det? Har hun 
følt sig provokeret? Hvorfor er det egentlig så vigtigt for mig, at det ikke må 
blive for fjollet? 

Måske handler det om genkendelighed? Eller om forholdet mellem autenticitet 
og genkendelighed? Og hvorfor er de to ikke nødvendigvis sammenfaldende? 



208 

Jeg tager fat i genkendelighed; at blive genkendt som kompetent subjekt som 
kunstner, patient eller forsker – eller alle tre. Måske handler det snarere om, 
hvor der tales fra, end hvem der tales til? Er appellen til ikke at gøre det for 
fjollet måske et forsøg på at opnå kontrol? På at tæmme det legende i legen? Og 
hvorfor forekommer det så vigtigt, at jeg føler mig hildet til at gentage det, hver 
gang vi taler om det endnu uskrevne? 

Jeg er optaget af tanken om modernismens kompetente subjekt. Ifølge Moser & 
Law (2003) konstitueres modernismens kompetente subjekt som autonomt, 
rettet, kender sine behov og ønsker - og kan artikulere dem. Det kompetente 
subjekt kan også begrunde- og stilles til ansvar for sine handlinger. Er det 
dermed det autonome forsker-subjekt, som tigger om ikke at blive ført på glatis? 
Eller er det patientsubjektet, der tigger om ikke at blive afsløret som 
inkompetent? Er kunstnersubjektet så farligt, at det risikerer at undergrave 
forskersubjektet og afsløre patientsubjektet? Det fører mig frem til min 
oplevelse af psykisk lidelse, som også er i strid med de normer, som stilles op 
for det kompetente subjekt. Er patientsubjektet bange for at lade sig forføre? 
Kan man overhovedet skille de subjekter ad? Skal vi gå med Gergens multiple 
selver (McNamee & Gergen, 1999) eller er det også en arbitrær skelnen? 

Denne leg er som korrespondanceskak, men uden det formål at vinde over den 
anden. 

Vi er i gang med et deterritorialiserende projekt og, som sådan, et distribueret 
projekt. Øvelsen er at lave en kollektiv tekst, men samtidig adskiller vi vores 
produkter, og gør dem ikke alene usynlige for hinanden, men også genkendelige 
som enten den ene eller den andens. Det forekommer umiddelbart paradoksalt, 
gør det ikke? Men så skete der lige noget, der satte det hele på spidsen. 

COVID19 er rhizomatisk, den er nomadisk. Vi kan ikke forhindre, at den 
springer fra hånd til hals til lunge. Og hvad er svaret? Det eneste mulige svar? 
Vi isolerer, territorialiserer, lukker ned, lukker inde, lukker ude. 

 
COVID19 er rhizomatisk, den er nomadisk. Vi kan ikke 
forhindre, at den springer fra hånd til hals til lunge. Og hvad er 
svaret? Det eneste mulige svar? Vi isolerer, territorialiserer, 
lukker ned, lukker inde, lukker ude. 

 
Det er som om Coronaen tvinger os tilbage til kødet, til biologien. For sammen 
med, og gennem de digitale, sociale og strukturelle bevægelser, fænomener og 
forbindelser løber en ild af noget andet... En anden form for liv, der knytter 



209 

andre forbindelser og distribuerer sig ’selv’ via myriader af   humane og 
nonhumane hjælpere. Det indpakkede rugbrød i supermarkedet, min nieces 10-
krone i lommen, den fælles vaskemaskine i kælderen. Landskabet, vi færdes, i 
har ændret sig... det coronale landskab overskrider grænser og sætter nye. 
Corona bliver et klasseeksempel på Karen Barads agentiale skæring (2003; 
2007), der skærer og skaber nye forskelle, forbindelser og fænomener. 
Coronaen er tilsyneladende at finde hos dyrearter verden over... og nu søger den 
at indlemme menneskedyret i sit rige. 

Den insisterer på tværartlig politik og etik, på et biologisk nonhumant lag, der, 
som svampenes mutualistiske rhizosfære, signalerer og svinger gennem kemi, 
bakterier, mikrober. Hvilke posthumane kroppe er vi i færd med at blive til? 
Hvilke kroppe muteres og muliggøres? Hvori ligger mutationspotentialet? 

 
Den insisterer på tværartlig politik og etik, på et biologisk 
nonhumant lag, der, som svampenes mutualistiske 
rhizosfære, signalerer og svinger gennem kemi, bakterier, 
mikrober. Hvilke posthumane kroppe er vi i færd med at blive 
til? Hvilke kroppe muteres og muliggøres? Hvori ligger 
mutationspotentialet? 

 
Vira er karakteriseret ved, at de kun muterer en lille smule ad gangen. Bare nok 
til at immunforsvaret ikke kan kende dem fra det ene besøg til det andet. Vira 
bevæger sig langs flugtliner og ligesådan oplever jeg, at jeg muterer langsomt 
under denne nedlukning – eller nedsmeltning, om man vil. Men jeg muterer 
ikke til noget andet, jeg muterer til mere af det, jeg allerede var. Den store 
forstyrrelse skaber ikke flugtlinjer (Deleuze & Guettari, 2005) på indersiden af 
folden, snarere er den affirmativ (Deleuze, 1995; Massumi, 1995). Dele af min 
sygdom, som det lykkes mig at holde i skak, kontrollere, undertrykke – ja, 
endog glemme i dagligdagen, vokser. Min paranoia vokser. Min angst, som jeg 
har haft held til at holde nede i et par år, som jeg har lært at leve med, overvælder 
mig i supermarkedet, om morgenen, om natten. Tanker om, hvordan det hele 
skal gå, hvis det hele bryder sammen, trænger sig på og vokser og vokser til 
monstrøst omfang. Den skrøbelige normalitet, jeg møjsommeligt har muret op 
omkring mig selv, smuldrer og jeg bliver i tiltagende grad [her stopper tanken]. 

Ligeledes bliver den familiedynamik, som jeg i årevis har arbejdet på at 
forandre, blot mere og mere monstrøs. Min partner er ved at bukke under for 
arbejdspresset, og mit barn er ved at dø af kedsomhed. De henvender sig næsten 



210 

kun til hinanden i råb og hele tiden begge to til mig for hjælp og støtte. Den 
situation, som vi er i, gør os til mere af det, vi i forvejen var. 

Det distribuerede selv bliver sat fast der, hvor det allerede er sedimenteret i de 
socioteknomaterielle relationer, det selv har opbygget. Ingen forstyrrelser, andet 
end dem, vi i forvejen laver for hinanden. Ingen flugtlinjer, ingen nomadiske 
bevægelser. Rhizomet vokser kun i de samme retninger, som det altid har gjort. 
Ringe til mor og to venner hver dag. Intet ny under solen, andet end det, vi ikke 
tør tænke på. 

Vi er som små øer, der flyder rundt i et ildevarslende stille hav. Vi har ingen 
distraktioner, ingen ydre relationer, ingen mig-tid, fordi vi hele tiden er 
sammen. Folden er stivnet. Vores egen monstrøsitet [30] vokser i destruktiv 
affirmation. Hvor er mutationspotentialet, de små flugtlinjer i det? 

 
Vi er som små øer, der flyder rundt i et ildevarslende stille hav. 
Vi har ingen distraktioner, ingen ydre relationer, ingen mig-tid, 
fordi vi hele tiden er sammen. Folden er stivnet. Vores egen 
monstrøsitet vokser i destruktiv affirmation. Hvor er 
mutationspotentialet, de små flugtlinjer i det? 

 
Vi er mange mig’er. Jeg har kun mig tid… Jeg er en ø i oprørt hav. Jeg er det 
oprørte hav. Bliver bevidst om kroppens porøsitet – den er i konstant udveksling 
med det omgivende. I supermarkedet tager en kvinde æbler med hænderne. Mit 
blik er forandret. Jeg ser nu spor-veje, smitteveje, landskabet har forandret sig. 
Udvekslingerne er blevet gjort synlige – jeg danser med dem i en ny koreografi 
af mikro-organismer og makro-bevægelser. Stoffet er blevet levende. Materien 
pulserer, sender stød gennem kødet. Nye forbindelser bliver til – og andre 
lægges i dvale. ’Jeg’ går i opløsning... flyder med. Bliver en del af ’vi´et’. Men 
ikke hvilket som helst ’vi’. Corona-fænomenet har deindividuerende effekter, 
og jeget bliver rundtosset. For hvilket vi er nu muligt, og hvilket vi kan jeg 
knytte mig til? Jeg (organismen, kødet, omgivelserne) afventer landingssteder 
(Ginz & Arakawa, 2002). 

Hvis jeg nu var en Corona-celle, hvis jeg nu er en del af Corona-organismen, 
eller afventende at blive optaget i dette fællesskab, så ville jeg udvide mit 
territorie betragteligt… Allieret med en non-human der lige om lidt skyder sig 
ind i mine celler og tager bolig i min krop – bliver ’jeg’ for en stund til mere 
end human... En omvandrende multiplicitet... Ontosympatiske (Bennet, 2017) 
tanker udvisker, at den humane værtskrop muligvis forgår i alliancen, men det 
ville være et radikalt samarbejde – med dødelig udgang. Eller. Måske jeg nu - 



211 

allieret med Corona-kræfter, Corona-agens - bliver til en anden form for krop i 
verden, måske svækkes mine lunger endnu mere. Måske gør 
erfaringen/besættelsen mig til en anden? 

De coronale bevægelser skaber nye sociomaterielle figurationer (Haraway, 
2016) – et ændret landskab at navigere i. Stoffet er foldet på en ny måde – 
vi/virkeligheden/det humane liv er lagt sammen og strakt ud i nye 
afgrænsninger, i nye grupperinger – og ud af denne anderledes hum(an)us, 
kan andre livskræfter blive synlige. Jeg(et)/(erne) æltes tilbage i kødet, 
koordinaterne ændrer sig. Jeg bliver aldrig den samme igen. Coronaen skærer 
’mig’ på ny – som en billedhugger, der fremkalder stenen på ny. 

Hvilke Corona-klima alliancer vil opstå? Hvilke Corona-kvinde organismer vil 
udvikle sig? Hvordan vil konstellationen Corona-kvinde-astma registreres 
indefra og udefra? Hvad bliver Corona-kunstner til? 

Corona er et filter – et kalejdoskop – hvorigennem jeg får øje på nye figurer. 
Potentialet ligger i at ting/kroppe (humane som non-humane) som ikke tidligere 
har været knyttet, væves sammen. Den menopausale, nu potentielt coronale, 
krop har/er intet selv/-er; et skrøbeligt, men mange skælvende……….... - kødet 
truer med at gå i sig selv igen. Er kødet nu også et selv? 

Corona-kalejdoskopet bliver mit spektrum, ’mit’/et apparat der netop både er 
mit og som skaber et mig. Ifølge Den Danske Ordbog betegner possessive 
pronomener som ’mit’ et ejendoms- eller samhørighedsforhold. Der er forskel 
på at eje som i grænsesætte og høre sammen – grænseoverskride. Eller er der? 

Vi pibler ud gennem siderne, vi punkterer formen og væver os sammen – fold 
på fold tæsker vi i kødet og forsøger at hæve os op over det, ind i det. Sindet 
halser bagefter, forsøger at gribe os i farten. ’Mit’, ’jeg’, ’os’, ’vi’? 

Den anden folder smitter. Jeg ser mig selv udefra og føler mig alene i det oprørte 
hav. Før folden VAR jeg det oprørte bevægelige hav! Der sker noget i folden – 
den forskyder figur og grund. 

 

Den anden folder smitter. Jeg ser mig selv udefra og føler mig 
alene i det oprørte hav. Før folden VAR jeg det oprørte 
bevægelige hav! Der sker noget i folden – den forskyder figur 
og grund. 

 
At smitte eller blive smittet. Massumi skriver om, hvordan forventning kan 
smitte. Forventningen om terror eller forventningen om et nedsmeltet 



212 

sundhedsvæsen smitter hele kloden rundt (Massumi, 2010). I begge tilfælde er 
det en ikke ubegrundet forventning, fordi vi har set nedsmeltningen i det 
italienske sundhedsvæsen, så vi ved, hvor galt, det kan gå. Vi har også set, at 
det virker at lukke ned. 

Forventningen – eller frygten smitter og vi adlyder og lukker os inde, hver for 
sig. Virus gør os på samme tid mere til øer og mere til hav. Vi bliver mere hav, 
fordi frygten skyller ind over os hele tiden   i bølger, den gennemstrømmer os, 
gennemsyrer vores adfærd. Vi ville måske gerne gøre oprør, men tør man? Vi 
bliver mere hav, fordi virus ikke kender grænser eller opfører sig høvisk. Den 
smitter på må og få, har uforudsigelige forløb og vi ved så lidt. Manglende viden 
bliver til angst. Vi bliver mere øer, fordi vi samtidig isolerer os i frygten og i 
lydigheden. Frygten selv isolerer os, og samtidig er det hele så besynderligt 
abstrakt. Plejehjemsbeboere dør, så hvorfor kan jeg ikke holde 1. maj? Hvorfor 
skal jeg holde afstand? Og alligevel gør jeg det – just in case. 

Jeg tror på forskellen. Men er det virkelig et figur/grund-forhold? Forudsætter 
det ikke en forskel mellem figur og grund? Tror vi på det, eller tror vi på, at der 
er noget andet, noget mere? Folden er et opgør med forestillingen om figur og 
grund – snarere er den en opløsning af begge. Figur er grund og grund er figur. 
I Difference & Repetition skriver Deleuze, at lynet står frem på himlen som 
fænomen, men samtidig er en del af himlen (Deleuze, 1994). Jorden rejser sig 
op mod lynet eller grunden rejser sig mod figuren. Lynet er forskelligt; fra 
himlen men også en del af himlen. Der er altså ingen forskel, ingen figur og 
ingen grund i afgrænset, endelig form, blot kortvarige lysglimt, som fremtræder 
forskelligt. Og dog findes lynet. Det er ikke en illusion, men et fænomen i 
verden, flygtigt, som det er. En elektrisk udladning af himlen af positive og 
negative protoner, der bygger op i monstrøsitet. Lynet eksisterer og har faktiske 
konsekvenser, når det slår ned i et træ og sætter det i brand. Selvet træder frem 
i et glimt, men figur og grund er det samme. Der er intet selv og ingen Anden 
kun selv som en iteration af helet. På én gang mere af det samme, affirmation 
og samtidig noget, der viser sig – ikke en figur på en grund. Ikke en antitese, 
men en forskel. Corona er en forskel i verden med vidtrækkende konsekvenser. 
Den træder frem som noget fremmed, og er dog en del af approprieringen af 
naturområder, med spisevaner, med rejsevaner, med globalisering. Den træder 
frem og har vidtrækkende konsekvenser for klimaet, forureningen, 
verdensøkonomien. Der er ikke noget selv uden corona nu; det er en forskel i 
mig, selvom jeg sandsynligvis ikke har haft det. 

Det er paradoksalt, at vi føler os som øer, samtidig med at vi så tydeligvis er 
hav, og det kalder på, at vi vender tilbage til folden som hverken figur eller 
grund – eller som figur uden grund, grund uden figur eller figurgrund – 



213 

grundfigur? Havet er fuldt af atoller, som er dødlevende, porøse kalkpaladser, 
med folder af død og af liv. Stærke netop på grund af deres porøsitet. 
Gennemstrømmelige og gennemstrømmede. De vokser til overfladen og giver 
grobund for mangrove, der vokser i saltvand og samler mere sand. En kokosnød 
flyder op på sandet, skyder rod og fugle kommer flyvende og skider frø, der 
bliver til planter. Uendeligt langsomt vokser en ø op af havet, nærmest af sig 
selv og netop ikke af sig selv. Øen er åben og halvvejs hav. Lav og udsat, varm 
og frodig. Folden er den forskel, som træder frem, ikke som antitese, men som 
forskel uden retning. Corona med sine omskiftelige og multiple sandheder viser, 
at grundfiguren netop ikke er enten-eller, men præcis både-og-eller. 

 
Det er paradoksalt, at vi føler os som øer, samtidig med at vi 
så tydeligvis er hav, og det kalder på, at vi vender tilbage til 
folden som hverken figur eller grund – eller som figur uden 
grund, grund uden figur eller figurgrund – grundfigur? Havet 
er fuldt af atoller, som er dødlevende, porøse kalkpaladser, 
med folder af død og af liv. Stærke netop på grund af deres 
porøsitet. Gennemstrømmelige og gennemstrømmede. De 
vokser til overfladen og giver grobund for mangrove, der 
vokser i saltvand og samler mere sand. En kokosnød flyder op 
på sandet, skyder rod og fugle kommer flyvende og skider frø, 
der bliver til planter. 

Uendeligt langsomt vokser en ø op af havet, nærmest af sig 
selv og netop ikke af sig selv. Øen er åben og halvvejs hav. Lav 
og udsat, varm og frodig. Folden er den forskel, som træder 
frem, ikke som antitese, men som forskel uden retning. 
Corona med sine omskiftelige og multiple sandheder viser, at 
grundfiguren netop ikke er enten-eller, men præcis både-og- 
eller. 

 
Jeg skriver fra et stille sted. Eller det stille sted skriver et mig frem som er mere 
kroppet end normalt. Min fars knoglemetastaser har spredt sig og skaber 
forstyrrelser ud i alle de selver han har om sig. HANS kræft spreder sig til 
tyngde i mig... Hjertet slår vildt omkring sig – jeg snapper selv efter luft. Jeg er 
dødlevende lige nu – som han er dødlevende. Som vi alle er dødlevende i hvert 
sekund. Nu er det bare så tydeligt.  

Den snarlige død fremkalder knivsæg og linedans. Jeg er i færd med at blive 
menneske-uden-far. Astrida Neimanis økotoner er overgangsfelter mellem to 



214 

nærtliggende men forskellige økosystemer (Neimanis, 2018). Far-datter. Med-
far-uden-far. Knogle-blødt væv. Øko=hjem. Ton=spænding. Neimanis vil have 
os til at lære at være hjemme i mellemrummets skælvende spænding. I hjertets 
blafren. I åndedragets forkrampede forsøg på at trække vejret ind uden også at 
trække metastasernes forstyrrelser ind. Men de spredes alligevel. 
Transkropslige krumspring. 

Der er ebbe i coronaen. Og der er potentiale i det organiske slam, der lades 
tilbage. Corona er nu vores sten i skoen. Hvordan vil vi bevæge os med og mod 
hinanden? Hvilke potentielle smittebærere vil vi gerne alliere os med, og hvilke 
medvirker til produktion af nye fortællinger om hensyn og risiko (Latour, 
2003)? Hvordan vil corona nedfældes i vores kroppe som et vulkansk lag, et 
segment af lige dele frygt og skrøbelighed. Hvilke spor og aftryk har denne 
globale rystelse skabt i mit kropslige væv? Der er skabt en sprække i kødet – 
eller en u-sammenhæng, der dog hænger sammen. Men hvad dette skælvende 
mellemrum består af, vides endnu ikke. Måske kun af de kødelige 
omfordelinger på celleplan. Måske jeg allerede er muteret? 

Corona og kræft skærer mit ’selv’ i stykker. Hvor er landingstedet, der gør det 
muligt at tage afsæt i en muterende verden? I en muterende krop? Hvilke 
potentialer giver det at tænke selv og subjekt som mutant? Ikke kun aktant 
(Latour, 2003) samtidig en effekt (Deleuze & Guattari, 2005). Og ikke kun 
effekt men kaleidoskopisk forskydning, som når solen rammer et spejl, og 
strålen kan rettes nye steder hen. Jeg er ved at udvikle et nyt værk til skoven. I 
et stadigt forsøg på at performe hybrid ontologi forestiller jeg mig at svampen 
og svækkelsesparasitten judasøre, som vokser på gamle hyldetræer, skal indgå 
i situationen. På kinesisk kaldes den træ-øre, på japansk træ-gople. Den er 
spiselig. Og dens form er en transartlig dødedans. 



215 

 
 

Fotografi: Naturvejleder Leif H. Sørensen, Trente Mølle 

Jeg er ved at udvikle et nyt værk til skoven. I et stadigt forsøg 
på at performe hybrid ontologi forestiller jeg mig at svampen 
og svækkelsesparasitten judasøre, som vokser på gamle 
hyldetræer, skal indgå i situationen. På kinesisk kaldes den 
træ-øre, på japansk træ-gople. Den er spiselig. Og dens form 
er en transartlig dødedans. 

 
Sjovt, at Charlotte bruger en svamp. Jeg har alltid været fascineret af forholdet 
mellem træer og svampe. Svampe som organismer uden start og slut. Charlotte 
kalder forholdet parasitisk, og det er det vel også. Jeg er selv fascineret af 
pæregitterrust og har brugt den i min undervisning som eksempel på hybrid 
agens (Latour, 2000). Myceliet lever i jorden og de pletter og knopper, man ser 
på bladene – eller de ører, man ser på træstammen, er ikke individer, men 
frøstande – lange tentakler, som stiger op af jorden med træet som fartøj. 
Sammen med træet opnår svampen ny agens. Hvor den som mycelium kun kan 
udbrede sig i forlængelse af sig selv, kan den med sporer springe fra sted til 
sted. Den kan rejse og overskride sin egen udstrækning. Svampen formerer sig 
således på to måder. Den ene måde er ved at udstrække sit mycelium fra en 
ubestemt midte, hvor den støder på forhindringer; sten eller rødder, som den må 



216 

arbejde sig udenom eller ugunstige jordbetingelser, som den må undlade at 
vokse i. Den anden måde er ved at forbinde sig med en vært, som kan løfte den 
op, at lade en del af sig dø for at sende sporer ud. Svampen afslutter dermed en 
del af sig selv for at kunne udbrede sig selv. 

Hvordan fungerer det som metafor på subjektivitet? At subjektet strækker sig 
så meget, som det kan sammen med de umiddelbare omgivelser – i tid? I rum? 
At for at overskride sin egen udstrækning i erkendelse eller form, må subjektet 
forbinde sig med en Anden. Ikke bare en Anden, der ligner, men en 
væsensforskellig (i mangel af bedre ord) Anden? 

Selve livet er vel parasitisk, ellers var der intet liv? Noget indoptager noget 
andet og opnår selv derved energi og liv. Endog flercellede organismer starter 
med, at en celle er parasit i den celle, som har spist den. Menneskekroppen 
består af flere bakterieceller end menneskeceller. Uden disse ”parasitter” kunne 
vi ikke leve. Vi er altså både hinandens og vore egne parasitter. Men forholdet 
er ikke kun parasitisk, for omvendt kan træerne kommunikere med hinanden 
gennem myceliet, så det er vel snarere symbiotisk (Wohlleben, 2016)? I begge 
tilfælde hjælper den ene den anden med at strække sig ud over sin egen 
udstrækning. 

Hvor skal vi hen med det? Vil jeg dermed sige, at subjektivitet er parasitisk, 
fordi det fordrer forbindelse med en/noget Anden/t for at strække sig ud over 
sig selv? Det vil Michel Serres (2008) vel hævde? Er alle relationer parasitiske? 
Det tror jeg, han ville sige. Hvad er forholdet mellem parasitisme og 
entanglement?  

Kan vi antage, at subjektivitet også er parasitisk, fordi det strækker sig ud over 
sin egen udstrækning (i tid, rum, og art – i mangel af bedre ord) gennem en 
anden? Ville entanglementbegrebet (Barad, 2007, 20012; Kleinman, 2012) ikke 
fordre, at der ikke på forhånd var forskel på parasitten og værten og er det ikke 
netop det, svampene og træerne fortæller os? På den måde bliver parasitisme en 
skæring, en forskel, som opstår mellem træet og svampen. 

 
Kan vi antage, at subjektivitet også er parasitisk, fordi det 
strækker sig ud over sin egen udstrækning (i tid, rum, og 
art – i mangel af bedre ord) gennem en anden? Ville 
entanglementbegrebet  ikke fordre, at der ikke på forhånd 
var forskel på parasitten og værten og er det ikke netop det, 
svampene og træerne fortæller os? På den måde bliver 
parasitisme en skæring, en forskel, som opstår mellem træet 
og svampen. 



217 

Hvis parasitisme kan betegne forholdet mellem træ og svamp – eller svamp og 
træ, hvad kendetegner Deleuzes orkidés hvepselighed eller hvepsens 
orkidélighed (Deleuze & Guattari, 2005)? At lave skæring mellem orkidé og 
hveps ville ikke gribe det trans-formative mellemrum, hvor fænomenet er 
næsten, men ikke helt. Hvordan kan vi diffundere subjektivitetsbegrebet, så det 
dækker menneskelivets mange trans-mellemrum? Hvor vi er næsten, men ikke 
helt? Not Quite Other, Not Quite the Same som Trinh T Minh-ha kaldte det 
(1988). Hvad kunne vi blive til, hvis ikke ‘subjektiviteten’ eller ’selvet’ holdt 
os til jorden? Hvordan bliver subjektivitet et verbum? 

Jeg er i færd med at blive til uden en far. Jeg er i færd med at blive til krop uden 
fertilitet. Jeg er ved at dø. OG! Jeg får større og større indsigt i dødsprocesser. 
Og dermed livsprocesser. 

Hvorfor er udvidelsens kunst grænseoverskridende? Hvad ville der ske, hvis vi 
forstod som hele tiden og allerede nomadiske af natur (Braidotti, 2013). Og de 
bestemte ental som fangekåber og tågeslør, der gør os genkendelige for en 
sommerfuglesamlers dissekerende øjne og hænder, men intet siger om 
sommerfuglens ‘egentlighed’ - ‘dens’ stadige trans-formationer og flydende 
samspil med luft, pollen, puppen. 

Bliver jeg mig selv i mødet med en anden eller bliver jeg et tredje? Og hvor 
mange mulige konstellationer er da mulige? Måske tilblivelser skal erstattes 
med muliggørelser for at indfange det bevægelige, transformerende. Det er 
uinteressant at jeg bliver til... det er interessant at blive. Det er tættere på livets 
pre-humane vitale logik. Hvilke potentialer ligger der i at følge en zoe-logisk 
snarere end en bio-logisk læsning af det enkelte selv (Braidotti, 2013)? Jeg 
forsøger at praktisere disse overskridelser i mine kunstprojekter, men bliver 
opmærksom på, at jeg ikke lever dem udenfor mine kunstprojekter. Eller gør 
jeg når jeg ånder med mine plantevenner i haven og smerter, når endnu et træ 
fældes? Medproducerer jeg transformerende studerende på universitetet eller 
reproducerer jeg uden at trans-formere? 

Hvilke selver producerer denne foldende tekst? Denne knop- og kropskudte 
tekst, der forsøger at fange fænomenet i flugten, at gribe det i farten. For selv 
sproget rammer lige lidt ved siden af – er tegn forskudt fra betegner. Det kan 
kun blive noget rod. Noget frugtbart rod – humus måske? Kompost i tråd med 
Haraway (2016)? 

 

 



218 

Hvilke selver producerer denne foldende tekst? Denne knop- 
og kropskudte tekst, der forsøger at fange fænomenet i 
flugten, at gribe det i farten. For selv sproget rammer lige lidt 
ved siden af – er tegn forskudt fra betegner. Det kan kun blive 
noget rod. Noget frugtbart rod – humus måske? Kompost i 
tråd med Haraway? 

 
Jeg har svært ved at skrive videre på dette. ”Så skriv fra det sted, hvor det er 
svært”, men det er også svært at skrive fra det sted – i hvert fald i akademisk 
sammenhæng. Hvis jeg var kunstner, så ville jeg nok starte med blokeringen, 
udforske den, mærke smerten, folde den ud over siderne og følge den, hvor den 
gik hen. Men jeg er ikke kunstner. Jeg er akademiker. Jeg skriver med et formål 
og med retning. Og selvom vi her også skriver med formål og en vis retning, er 
det en usikker proces. Jeg kæmper med usikkerheden i denne tekst. Det skulle 
være en leg ikke at vide, hvad den anden skriver. Det udsøgte kadaver er jo en 
leg, der skal frisætte fantasien. Netop det ukendte skulle producere nye 
forbindelser, være en kollektiv fabulering. Men i stedet er det skræmmende. Jeg 
forestiller mig, at den anden laver elegante, intrikate streger af høj, kunstnerisk 
kvalitet, og jeg fortsætter med en tændstikmand og derfor undgår jeg det. Jeg 
laver alle mulige krumspring og overspring. Det eneste, jeg producerer, er et 
hul. Angstens og undvigelsens tyngde skaber et sort hul, hvor al kreativitet 
bliver knust til atomer. 

Hvad ville alternativet have været? Kunne jeg have afleveret en blank fold? 
Hvad ville der så være sket? Ville legen kunne være blevet mere legende, hvis 
jeg bare havde afleveret en tændstikmand? Ja, givetvis – i det mindste, havde 
den været holdt i gang. I stedet har jeg standset flowet – ordene klistrer til mig 
og tandhjulene går i stå. Nu skrev jeg alligevel ud fra smerten, men fører det 
nogen steder hen? Kan man sige, at det isolerede subjekt har svært ved at lege? 

For at vende tilbage til spørgsmålet, om hvilke subjekter denne foldende tekst 
producerer, folder teksten så usikkerhed i usikkerhed? Og hvis usikkerhed 
bliver foldet i usikkerhed, hvad bliver så produceret? Måske er subjektet altid 
usikkerhed foldet i usikkerhed? 

 
For at vende tilbage til spørgsmålet, om hvilke subjekter denne 
foldende tekst producerer, folder teksten så usikkerhed i 
usikkerhed? Og hvis usikkerhed bliver foldet i usikkerhed, 
hvad bliver så produceret? Måske er subjektet altid 
usikkerhed foldet i usikkerhed? 



219 

”Jeg ville ønske, at jeg var bedre til at lege.” Skriver du til mig, som varsel og 
udråb før denne fold. Hvem er det jeg, der ønsker, at du var bedre til at lege? 
Der er drøm og ønsket om forandring i ordene. Måske effekter af foldelegen. 
De forskudte udspil, der destabliserer og deterritorialiserer på livet løs og netop 
gør u-sikker. Kadaverkroppene hopper og danser, og er sat fri til at blive sat 
sammen på nye måder. Foldelegen af-koder, og selverne kan bevæge sig 
anderledes igennem teksterne, ja måske finde nye landingssteder at sætte af på. 
Dén proces af kaotiske krumspring skaber usikkerhed. Det er meningen. 
Folderne er greb, som selverne kan sætte af på (Gins & Arakawa, 2002). Som 
jeg ser det, undersøger vi effekterne af at producere tekst og tænkning på nye 
måder. At blive selv-krop-kadaver ryster grundvolde og gør skrøbelig. Teksten 
knækker over, tanken brydes og sendes på flugt i en anden retning. Foldene 
fungerer som flippermaskine. En generator af staccato bevægelser, der 
forbinder sig gennem folderne. Eller er folderne. 

Vi startede ud med at ville undersøge, hvordan forholdet mellem distribueret 
subjektivitet og vores erfaringer med levet og kropsliggjort praksis gennem 
forskellige subjektpositioner som hhv. kunstner, forsker og patient kunne 
praktiseres/performes skriftligt. Måske producerer denne leg tænkning og 
bevægelser/formeringer, der er nærmere kunstnerens og patientens, mens 
forskeren sidder rystet tilbage? Men giver det overhovedet mening at tale om 
(subjekt) positioner i et bevægeligt landskab? Er det særlige intensive, 
komprimerede forbindelsespunkter, som gives og forestiller sig agens i et 
fletværk, der til stadighed er i bevægelse i tid og rum? 

Korona er det yderste plasmalag af solens atmosfære. Den er sjældent synlig for 
jordboerne, fordi solens lys overstråler koronakransen. Først når månen dækker 
solen i solformørkelse, kan koronaen ses. 

Denne tekst er produceret af flere forskellige foldgeneratorer. Foldelegen som 
central producent. Og corona-fænomenets dominerende effekter, som skubber 
og hiver i givne/praktiserede og forestillede/virtuelle (subjekt)positioneringer – 
og hiver og skubber det fletværk, som positioneringerne frembringes af 
(Deleuze, 1997). Coronavirus kan således også ses som en fold, som har vendt 
vrangen ud på ’virkeligheden’ og frembragt nye (u)stabiliseringer/formationer 
i fletværket. Så når ’jeget’ ikke er ’god til at lege’ – er der enten grus i 
maskineriet – hvilket maskineri? – eller udsagnet er det skrøbelige kadavers. 
Denne spradebasse af en skabagtig tekst/et skabagtigt kadaver stikker i mange 
forskellige retninger, men er dog forbundet i eller produceret gennem folderne. 

 



220 

Foldning som tænkeapparat 

 
“To think is to fold, to double the outside with a coextensive inside” 
(Deleuze, 1988, p.118). 

“Udsøgte kadavere”s foldeteknik har vi lånt fra surrealisternes stræben efter at 
generere kollaborative kompositioner. Foldningen har inspireret os til vores 
skriveform og folden som tankefigur bruger vi til at performe og praktisere det 
distribuerede selv – eller snarere - distributionen. 

Folderne fungerede som (per)formative greb der skar igennem de 
sociomaterielle arrangementer, som vi deltog i sammen og hver for sig. Og de 
fungerer som (per)formative greb i tekstens layout, som forstærker og forskyder 
intensiteter på kryds og tværs af de ophold vi har skrevet frem. “The unfold is 
thus not the opposite of the fold but follows one fold into the next.” (Deleuze & 
Strauss, 1991, p. 231) 

I vores undersøgelse af rekylproblemet, performer/enacter/lader vi os inspirere 
af Deleuze’s fraktale fold-ontologi og subjektivitetsforståelse, at alt og intet er 
allerede og altid produceret af folder så vi aldrig kan nå et punkt. Den mindste 
del af labyrinten er folden. Ikke punktet/kernen (Deleuze & Strauss, 1991). 

Som Simon O’Sullivan udfolder: “There is a variety of modalities of folds - 
from the fold of our material selves, our bodies - to the folding of time, or simply 
memory. Indeed subjectivity might be understood as precisely a topology of 
these different kinds of folds” (O’Sullivan, u.å., p. 1]. 

Vores erfaringer med rekylet udfordrer Deleuzes og O’Sullivans postulat, at der 
ikke er noget indenfor eller udenfor folden. Dette paradoks er netop kernen i 
vores undersøgelse. Gennem kaleidoskopiske teksttableauer producerer vi til 
stadighed folder, der både er forskellige og udtryk for samme forsøg på at 
undslippe ‘punktet’ og den dualistiske tyngdekraft – og præsentere-praktisere 
andre måder at blive til på. 

 

 

 
 



221 

 
Kimærisk kollaboration 
 
Denne tværdisciplinære øvelse er også en undersøgelse af, hvordan viden 
produceres, og hvilke vidensproduktionsmetoder der forekommer frugtbare – i 
den fortsatte undersøgelse af, hvordan fænomener som humane selver bliver til. 
Foldningerne fremkaldte flere forestillinger om ‘jeg’er og muliggjorde, at 
sociomaterielle og non-humane fænomener (som Corona) i tid og rum blev 
foldet med ind som grænsesættende eller grænseoverskridende forstyrrelser. 

 

 
 

”A Chimera” tilskrevet Jacopo Ligozzi (1590-1610)  
©Photographic Archive Museo Nacional del Prado 

 

Inspireret og opløftet af Haraways kontinuerlige grænseoverskridende 
filosofisk-konceptuelle arbejde, fx i Cyborg manifestet (1991) og hendes 
Tentacular Thinking i Staying with the Trouble (2016) med at udvikle mere 
bæredygtige naturkultur konfigurationer/teoretiske troper, bruger vi kimæren, det 
flerhovedede fabeldyr, som tankefigur for vores måde at arbejde sammen på. 



222 

Kollaborationen har ikke været uden konflikt og sammenstød mellem de 
subjektpositioner vi startede ud i at antage var interessante erfaringsrum at koble 
i en forestillet fælles intellektuel stræben i at opløse selvet. Skulle teksten starte 
med en metodebeskrivelse på traditionel akademisk vis eller skulle den fortsat 
performe entanglement? Foldelegen fremkaldte også vores forskellige 
perspektiver og sociomaterielle arrangementer. Vores kollaborerende kroppe 
blev spændt til det yderste, når vi kippede mellem første- og andethed i 
diskussionerne – og i teksterne. Hvordan gøres kimæren genkendelig og legitim 
(Søndergaard, 2000) i vores respektive praksisser? Hvordan producerer disse 
kimære kollaborationserfaringer samtidig også viden og erkendelse om det 
fænomen vi undersøger? Spændingen, der opstår, driver vores tænkning og 
erkendelse frem. 

I bogen The Exquisite Corpse of Asian America foreslår Lee neologismen 
“kimærakologisk” (Lee, 2014, p. 140) for en blanding af det kimæriske og det 
økologiske/kosmologiske som et udtryk for den sammenviklede men også 
parasitære trans-artlige epigenese som både kvinder, kadavere og kimærer kan 
hævdes at være resultater af. Lee foreslår termen kimærakologisk onto-
epistemologi som en kritisk kommentar til Haraways sam-levende companion 
species (2009), og vi fortsætter derfor her diskussion af rekylproblemet med øje 
for potentialer og friktioner i forholdet mellem (subjektivitetens) opløsning og 
samlethed. Kadaveret danser sin knokledans. 

 

At performe posthumanistiske subjektgørelser 
 
I vores fælles stræben såvel kunstnerisk som videnskabeligt efter at opløse 
selvet, har vi undersøgt, hvordan en kollaborativ dialog struktureret i folder 
bidrager til at forstå forholdet mellem erfaring og teori, hvordan selvet/subjektet 
som proces kan performes og præsenteres, så det gennemstrømmer siderne. Vi 
ønskede, at vores respektive forskellige erfaringer med radikal distribution af 
selver som hhv kunstner, forsker og patient og vores årelange fælles 
grænseoverskridende praksisser skulle mødes i en tekst, der tænkte med og 
kunne udfordre eller afsløre svaghederne i vores epistemiske maskine(r). I det 
følgende forsøger vi at tydeliggøre vores respektive og sammenfiltrede 
erkendelsesinteresser. 

Når jeg/Charlotte kunstnerisk er optaget af at undersøge, hvordan en 
posthumanistisk subjektforståelse kan performes og produceres, er det i en etisk 
erkendelse af, at også kunstneriske projekter til trods for en interesse i at 



223 

animere menneskets indvikling i non-humane forbindelser eller at præsentere 
menneskets mikrobe-alliancer ofte alligevel reproducerer forestillingen om et 
singulært subjekt. Så når jeg/Charlotte er optaget af at opløse selvet, er det i en 
onto-etiko epistemologisk bestræbelse på at performe, hvordan mennesker 
bliver til med andre non-humane entiteter – det være sig både andre dyr og andet 
grundstof (Grum, 2017, Lapina & Grum, 2024). Haraway foreslår begrebet 
humus fremfor human i forsøget på at queere og destabilisere det dominerende 
og planetødelæggende Homoprojekt (2016, p. 32). Også derfor afviser hun 
antropocænbegrebet og det måske mere præcise kapitolocæn og foreslår i stedet 
‘chtulucæn’, der inkluderer alle humane og non-humane jordboere 
(‘earthlings’) som en solidarisk-konstruktiv-affirmativ forskydning (2016), 
Min/Charlottes interesse er således at bidrage til en kunstnerisk og akademisk 
vidensproduktion, der praktiserer og performer en monistisk ontologi, og min 
udfordring er, hvordan det gøres fra en (kunstnerisk) subjektposition. 
Jeg/Charlotte er optaget af, hvordan jeg performer og praktiserer et mere 
multipelt/distribueret/posthumant selv/subjekt/menneskesyn, selvom 
sociomaterielle arrangementer fastholder og forventer et mere traditionelt 
kunstnersubjekt. Det er dette paradoks jeg med denne tekst forsøger at 
undslippe eller at forlænge tiden og forstørre rummet, før rekylet kommer 
(Newtons tredje lov siger, at enhver aktion i en given retning bliver fulgt af en 
reaktion i den modsatte retning – i pistolens tilfælde kaldes fænomenet rekyl 
(Newton, 2023)). Hvilke metodiske/performative greb og konstruktive 
konceptuelle figurationer kan vi ’nå’ at udvikle, før selvet og logos lukker om 
os igen? 

Når jeg/Tine er akademisk optaget af en posthumanistisk subjektivitets-
/selvforståelse handler det om at forstå mennesket i konstant 
ud/vikling/veksling/levering. Det går op for mig, hvor meget jeg hele tiden er 
i samtale med psykologiens kerneproblematikker og dens mere eller mindre 
bevidste reproduktion af et samlet enhedsselv (Jensen, 2016). Omvendt har jeg 
gennem psykose lært at forstå det, som vi kalder selvet som mere ubestemt end 
samlet. Corona folder angst og paranoia ind i folderne og udfordrer det selv, 
som jeg forsøger at bygge op med faste mure. Bliver man mere af sig selv eller 
mere af noget andet, når Kimæren tilbyder et andet billedsprog. Kimæren er 
heterogen og åben. Det er ikke en fejlkilde, at vi skriver ud fra forskellige afsæt 
eller i forskellige retninger. Det er netop i afsøgningen af det kimæriske (det 
monstrøse, måske), at vi finder nye spørgsmål. Søgte jeg måske efter en 
harmoni, da jeg gik ind i dette projekt - en sømløs sammensmeltning? Jeg søgte 
måske efter resultater, analyser og konklusioner, som talte ind i en akademisk 
kontekst – efter produkt frem for proces? Ved at opgive en søgen efter resultater 



224 

og blive i processens lyst og ubehag, bliver det tydeligere, at længslen ikke er 
efter et homogent produkt, men netop en heterogen proces. Det er ikke en 
længsel efter en operationalisering af disse tanker eller tænkeformer, fordi det 
ville lede mig/Tine tilbage i en toksisk videnskabelighed, som er præget af 
individualisering, standardisering og kvantificering/abstraktion, som slører 
blikket for det uventede. Ikke et umiddelbart genkendeligt viden-skabeligt 
produkt, men netop et performativt produkt, der skaber og gør viden på andre 
måder. 

Tekste(r)n(e) lader sig ikke genne ind i en indhegning eller æltes til en homogen 
masse. At opgive en sådan ambition og tage dens kimæriske karakter alvorligt 
er at favne dens monstrøse karakter. Deleuze taler om det affirmative som 
monstrøsitet (1994). Gentagelsen, som bekræfter sig selv gennem gentagelse og 
vokser, indtil den imploderer i sig selv og bliver noget andet. Hos Deleuze et 
det et modbillede til dialektikken og det er det måske også her – eller i det 
mindste endnu et livtag med dualismen. Vi arbejder med begyndelser – 
reiterationer af det samme spørgsmål: hvordan kan vi forstå os selv i verden 
som sammenhængende, uafgrænsede og samtidig hele tiden erfare os selv som 
enestående, adskilt fra verden? Hvordan kan vi give os hen til rhizomets 
uendelighed og samtidig udholde kødets skrøbelighed? Er subjekt-
objektdualismen en illusion eller grundlæggende sandhed? Havde Platon 
alligevel ret i, at vi sidder lænket i hulen, mens livet går os forbi (Bucket, 2007)? 
Vi gentager hele tiden på forskellige måder dette spørgsmål, mens kimæren 
vokser i monstrøsitet. 

Vi angriber spørgsmålet fra stadigt nye sider: Vi folder folder, udsøgte 
kadavere, kimæriske tekster, palimpsester i rummet (Binswanger & 
Zimmermann, 2018), rekylerfaringer. Vi skriver til, væk fra, med og mod 
hinanden. Vi kommer ikke nærmere et svar i tid og rum, men nærmere nye 
måder at performe spørgsmålet i tekst. 

Spørgsmålene gentager og forstørrer os i nye, monstrøse former. Nu performer 
vi kimære, en heterodkromatid organisme.  

Undervejs falder ting af – vores indledende foldetekster er mættede af 
metaforer; Atoller, svampe etc. Ting falder af og andre bliver bygget til. 

I denne bevægelse er der en overgivelse til det kimæriske og heterogene. Hvor 
kollektivet fordrer enten konsensus eller kampvalg, er det kimæriske med 
Barads ord en diffraktisk bevægelse af overlappende bølger; ikke oppositionel, 
men netop heterogen (Barad, 2007; Kleinman, 2012). Hvor kollektivet fordrer 
kompromis, en afståen fra individuelle interesser for det fælles bedste, er det 
kimæriske fællesskab en sammenfletning af forskellige former. Ikke 



225 

nødvendigvis smuk, men netop monstrøs. Med Barads ord, er det mønster, 
diffraktionen kaster en flimrende vekslen mellem lyse og mørke felter. Vi 
performer denne flimren i vores søgen – i vores forskellighed. Vi søger ikke 
konsensus, hverken mellem os selv eller mellem vores tekster og alligevel 
arbejder de i en retning, men en retning uden mål. Kimærens hoveder vil måske 
hver sin vej – eller benene, så de går lidt hid og lidt did. I sidste ende er det ikke 
vejen, men kimærens dans med sig selv, der er interessant. 

I en note til kapitlet om Tentacular Thinking i bogen “Staying with the Trouble. 
Making Kin in the Chthulucene” uddyber Haraway at “(…) ‘everything is 
connected to everything’, will not help us here. Rather, everything is connected 
to something, which is connected to something else. While we may all ultimately 
be connected to one another, the specificity and proximity of connections 
matters.” (Haraway, 2016, p. 173). 

 

POSTKVALITATIV POLYFONISK DØDEDANS 
 
Bogen “Arts of Living on a Damaged Planet! Ghosts and Monsters of the 
Anthropocene” er et eksempel på ind-viklet vidensproduktion der både i form 
og indhold krydser genrer med figurer som monstre og spøgelser som 
”creatures of ambivalent entanglement” (Tsing et al., 2019, p. M11). Vi valgte 
kadaveret som ledefiguration, der allerede rummer eller accentuerer en 
spænding mellem form og formløshed. Det udsøgte kadaver som en kollektiv 
antagelig frigørende produktionsteknik. 

Lotta Johansson tilbyder fabulerende konversationer (confabulative 
conversation) i artiklen “Post- qualitative line of flight and the confabulative 
conversation: a methodological ethnography” som bidrag til post-kvalitativ 
forskning (Johansson, 2016). Ifølge Lather og St. Pierre er postkvalitativ 
metodologis ambition at folde ontologiske spørgsmål ind i forskningen (2013). 
Fabulering knytter både an til uformelle konversationer og psykiatrisk adfærd 
som udfordrer grænsen mellem det virkelige og det oplevede. 

Johanssons mål var at skabe et metodologisk glat rum (smooth space) som 
muliggør bevægelser udover allerede eksisterende viden til fordel for virtuelle 
udkast og potentielle potentialer. Selvom hun som udgangspunkt mener, at både 
glatte og stribede rum indeholder det andet (bevægelse eller hindring), beskriver 
hun alligevel det glatte rum som et maritimt koøje som skaber adgang og 
forbinder til det virtuelle (Johansson, 2016). Men måske er det glatte rum/koøjet 
mere et kaninhul fra Alice i Eventyrland, som ikke blot forbinder, men som 



226 

anordning netop skaber det nye landskab. Desuden indfanger det glatte rum som 
metodologi måske netop ikke kadaverets på samme tid form og formløshed? 
Kødet der modstræbende slipper subjektet fri; subjektet der modstræbende 
slipper kødet fri? 

Vi foreslår det foldede rum som på en gang en glat og stribet bestræbelse. På en 
gang rhizomatisk og positioneret. Det produktive er spændingsfeltet imellem de 
to – hver gang vi flipper og kipper! Vi tager afsæt, der skaber bevægelse for en 
tid. 

Johannson kalder sin artikel en kortlægning af en metodologisk bevægelse. Vi 
ønsker snarere at performe og præsentere (snarere end at repræsentere) 
bevægelser, der søger at frigøre sig fra rigide epistemologiske bindinger og 
skabe rum til sensible undersøgelser af tilblivelse og forfald. 

Således er vores bidrag ikke kun en manifestation over/et udtryk for kollektiv 
og relationel vidensskabelse, men også forsøg på at skrive spændingen frem, at 
blotlægge det bevægelige spændingsfelt, som er den egentlige genstand for 
vores filosofisk-materielle bestræbelser. 

I "Udsøgte Kadavere” anvender vi polyfoni som et produktivt greb til at 
praktisere distribution eller til at bevæge os i den spænding vi oplever mellem 
teoretiseret distribution og erfaret forankring. 

Antologien Undutiful Daughters indledes med introduktionen ”A Politics of 
Polyphony”, som netop antyder, at polyfoni også er en politisk-etisk 
manifestation af snitflader og brudflader, af mumlende kød og tværartslige 
(skæbne-) fælleskaber (Gunkel et al., 2012). 

Undervejs i vores forsøg på at begribe den viden vi sam-producerede antog 
Kadaveret kimærform. Eller var måske allerede altid? Måske er kimæren en 
aktualisering af samtidigheden af både det glatte og det stribede? På linje med 
Haraway og Barads videretænkning i diffraktion hvor modsætninger overlapper 
og skaber dissonansbevægelse. 

Foldeteksterne bliver (tekst)krop, som kan betragtes oppe- og udefra. Foldernes 
kimæreblivelse og kimærens foldeblivelse performer et flerhovedet monster 
som fra forskellige positioner søger at skabe mening – og som konstant befinder 
sig forskudt fra den lige så agerende og knopskydende tekstkrop. 

Kimæren hyler med andre ’undutiful’ døtre, som for eksempel Berlant & 
Steward (2019) som kritiserer et majoriserende hegemoniserende, et 
tænkeapparat som er konceptuelt – og metodologisk - ulydig. Kimæren 



227 

hylder heterogenitet og søger deterritorialisering, så snart formen er blevet for 
tydelig. En knoklet kadaverdans udstrakt mellem form og (for)fald. 

Braidotti sætter vores udfordring på spidsen, når hun hævder at nomadisk 
feminismes største udfordring er: “(..) how to undo the gravitational pull toward 
dualist thinking (..)” (Braidotti in: Gunkel et al., 2012, p. xvi) – og kimæren 
tilføjer – hvordan ugør vi den dualistiske tyngdekraft i praksis og i tekst? Og i 
et stadigt forsvar for en ulydig omgang med kanoniseret viden, går Braidotti 
videre og kimæren hyler med hende: 

“So, what if the undutiful nomadic daughters look, feel and sound a bit unusual? 
What if their texts are disturbing, challenging and often too dense for the 
sedentary reading habits of the majority? There is something monstrous, hybrid 
and vibrant in the air; dear reader, I feel new ideas coming our way” (Braidotti 
in: Gunkel et al., 2012, p. xviii). 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



228 

Referencer  
Barad, K. (2003). Posthumanist Performativity: Toward an Understanding of 

How Matter Comes to Matter. Signs: Journal of Women in Culture and 
Society, 28(3), 801–831. https://doi.org/10.1086/345321 

Karen Barad. (2007). Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and 
the Entanglement of Matter and Meaning. Duke University Press. 
https://doi.org/10.1215/9780822388128 

Barad, K.  (2012). What Is the Measure of Nothingness? Infinity, Virtuality, 
Justice. 100 Notes –100 Thoughts. dOCUMENTA (13). Hantje Cantz 
Verlag, Berlin 

Bennett, J. (2017). Vegetal Life and Onto-Sympathy. In Entangled Worlds 
(pp. 89-). Fordham University Press. https://doi.org/10.2307/j.ctt1xhr73h.5 

Berlant, L., & Stewart, K. (2019). The Hundreds (1st ed.). Duke University 
Press. https://doi.org/10.1515/9781478003335 

Binswanger, C. & Zimmermann, A. (2018). Queering the Palimpsest: 
Affective Entanglement Beyond Dichotomization. Studies in Gender and 
Sexuality, 19(2), 106–119. DOI: 
https://doi.org/10.1080/15240657.2018.1456016  

Braidotti, R. (2013). The posthuman (1st ed.). Wiley. 

Buckle, S. (2007). Descartes, Plato and the Cave. Philosophy (London), 82(2), 
301–337. https://doi.org/10.1017/S0031819107320056 

Bunz, M., Kaiser, B.M., Thiele, K. (eds.). 2017. Symptoms of the Planetary 
Condition: A Critical Vocabulary. meson press. DOI: 
https://doi.org//10.14619/018 

Deleuze, G. (2006). Foucault. Continuum. 

Deleuze, G. (1994). Difference and repetition. Columbia University Press. 

Deleuze, G. (1997). Bergsonism (4. printing.). Zone books.  

Deleuze, G., Guattari, F., & Guattari, F. (2005). Tusind plateauer: kapitalisme 
og skizofreni (1. udgave / 1. oplag. [1. oplag].). Det Kongelige Danske 
Kunstakademis Billedkunstskoler. Deleuze, G & Strauss, J. (1991). The 
Fold. Yale French Studies, 80, 227–247. 231. DOI: 
https://doi.org//10.2307/2930269   

Dosse, F. (2010). Gilles Deleuze & Félix Guattari : intersecting lives. 
Columbia University Press. 

https://doi.org/10.1086/345321
https://doi.org/10.1215/9780822388128
https://doi.org/10.2307/j.ctt1xhr73h.5
https://doi.org/10.1515/9781478003335
https://doi.org/10.1080/15240657.2018.1456016
https://doi.org/10.1017/S0031819107320056
https://doi.org/10.2307/2930269


229 

Gins; M. & Arakawa, S. (2002). Architectual Bodies. University of Alabama 
Press. 

Grum, C. (2017). Becoming with sheep - and with multiple others, 
Performance Research, 22:2, 69-73. DOI: 
https://doi.org//10.1080/13528165.2017.1315977 

Gunkel, H., Nigianni, C., & Söderbäck, F. (2013). Undutiful daughters : new 
directions in feminist thought and practice. Palgrave Macmillan. 

Haraway, D. J. (2016). Staying with the trouble making Kin in the 
Chthulucene. (1st ed.). Duke University Press. 

Haraway, D. J. (2005). The companion species manifesto : dogs, people and 
significant otherness. (Repr.). Prickly Paradigm Press. 

Haraway, D. J. (1991). A Cyborg Manifesto: Science, Technology, and 
Socialist-Feminism in the Late Twentieth Century 1. In Simians, Cyborgs, 
and Women (1st ed., pp. 149–181). Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9780203873106-12  

Jensen, T. (2016). Nothingness and the Forgotten: A Post-human Thought 
Experiment. In Nothingness (1st ed., Vol. 1, pp. 119–141). Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781315125381-8  

Kleinman, A. (2012). Intra-actions. Interview of Karen Barad. Special 
dOCUMENTA (13) Issue of Mousse Magazine. 

Johansson, L. (2016). Post-qualitative line of flight and the confabulative 
conversation: a methodological ethnography. International Journal of 
Qualitative Studies in Education, 29(4), 445–466. 
https://doi.org/10.1080/09518398.2015.1053157  

Lapina, L., & Grum, C. (2024). Walking with sheep, dancing with dragonflies: 
moving-with multispecies ecologies. Qualitative Research in Psychology, 
1–20. https://doi.org/10.1080/14780887.2024.2341410 

Lather, P., & St. Pierre, E. A. (2013). Post-qualitative research. International 
Journal of Qualitative Studies in Education, 26(6), 629–633. 
https://doi.org/10.1080/09518398.2013.788752 

Latour, B. (2003). Science in action : how to follow scientists and engineers 
through society (11. printing.). Harvard University Press. 

Latour, B. (2000). Pandora’s hope: essays on the reality of science studies (2. 
print.). Harvard University Press.  

https://doi.org/10.1080/13528165.2017.1315977
https://doi.org/10.4324/9780203873106-12
https://doi.org/10.4324/9781315125381-8
https://doi.org/10.1080/09518398.2015.1053157
https://doi.org/10.1080/14780887.2024.2341410
https://doi.org/10.1080/09518398.2013.788752


230 

Lee, R. C. (2014). The exquisite corpse of Asian America : biopolitics, 
biosociality, and posthuman ecologies. New York University Press. 

McNamee, S., & Gergen, K. J. (1999). Relational responsibility : resources 
for sustainable dialogue. Sage.  

Massumi, B. (2020). The Future Birth of the Affective Fact: The Political 
Ontology of Threat. In The Affect Theory Reader (pp. 52–70). Duke 
University Press. https://doi.org/10.1515/9780822393047-004 

Massumi (1995). The Autonomi of Affect. Cultural Critique, 31, (p. 83–109). 
https://doi.org/10.2307/1354446 

Minh-ha (1988). Not You/Like You: Post-Colonial Women and the 
Interlocking Questions of Identity and Difference. In Inscriptions 3/4 (p. 
71-77). 

Moser & Law (2003). 'Making Voices': New Media Technologies, 
Disabilities, and Articulation'. The Department of Sociology and the Centre 
for Science Studies, Lancaster University. 
https://www.lancaster.ac.uk/fass/resources/sociology-online-
papers/papers/moser-law-making-voices.pdf 

Neimanis, A. (2018). Hydrofeminisme eller Om at blive en krop af vand. 
Laboratoriet for Æstetik og Økologi. 

Newton, I. (2023). The Principia. Prakash Books. 

O’Sullivan, S. (u. å.) - Definition: ‘Fold’. I Deleuze-dictionary. 
https://www.simonosullivan.net/articles/deleuze-dictionary.pdf 

Serres, M. (2008). The parasite (1. University of Minnesota Press ed. 2. repr.). 
University of Minnesota Press. 

Søndergaard, D. M. (2000). Tegnet på kroppen : Køn: Koder og 
konstruktioner blandt unge voksne i Akademia. Museum Tusculanums 
Forlag. 

Tsing, A. L., Swanson, H. A., Gan, E., & Bubandt, N. (2019). Arts of living on 
a damaged planet: monsters of the anthropocene : ghosts of the 
anthropocene (A. L. Tsing, H. Swanson, E. Gan, & N. Bubandt, Eds.). 
University of Minnesota Press. 

Wohlleben, P. (2016). Træernes hemmelige liv. (1. bogklubudgave. 1. oplag.). 
Gyldendals Bogklubber.  

  

https://doi.org/10.1515/9780822393047-004
https://doi.org/10.2307/1354446
https://www.lancaster.ac.uk/fass/resources/sociology-online-papers/papers/moser-law-making-voices.pdf
https://www.lancaster.ac.uk/fass/resources/sociology-online-papers/papers/moser-law-making-voices.pdf
https://www.simonosullivan.net/articles/deleuze-dictionary.pdf


231 

 

 

INDRAS DIVIDER 
OM RHIZOMATISK MEDIALITET  
I SPEKTAKELSAMHÄLLETS SPEGELSAL 
 
Joakim Larsson 
 

Resumé 
 

Mellan utopier om digitaliseringens frigörande potentialer å ena sidan, och 
dystopier om dess dehumaniserande effekter å den andra, ryms ett enormt 
spektrum av gråzoner - rhizomatiska vågspel i vilka samtidens subjekt i hög 
grad är investerade. Medan hanteringen av informationen om oss själva i allt 
högre grad utövar ett determinerande inflytande på vår sociala och materiella 
verklighet, blir det allt viktigare att provocera vårt eget dikotomiska tänkande i 
förhållande till samtidens digitalt-mediala uttryck. Denna text vill 
åstadkomma sådana provokationer genom att sätta Deleuze & Guattaris tankar 
om det rhizomatiskas karaktär i relation till Guy Debords tankar om 
spektakelsamhället, men också i relation till teknofilosofer som Jaron Lanier, 
Jean Baudrillard, Timothy Leary och Martin Heidegger. Texten väver också in 
betraktelser på ett subjektivt / ekofilosofiskt plan för att ta ut riktning mot en 
platå från vilken digital medialitet kan betraktas kritiskt, med relevans för 
diskussioner om mänsklig kommunikation, kreativitet och utveckling i det 21:a 
århundradet. Den platån, argumenterar texten, har tydliga beröringsytor med ett 
annat verklighetsplan vilket uppvisar tydliga rhizomatiska egenskaper: vår egen 
nordiska natur. 

Gemenskap, säger ni – gemenskap? Sammansvetsade? Och det ropar 
ni från var sin sida av en avgrund. Fanns det ingen punkt, ingen enda, 
ingen enda, i släktenas långa utveckling, där man kunde valt en annan 
väg? Måste vägen gå över avgrunden?  

-  Ur Kallocain, Karin Boye 



232 

I Cyberrymden kan alla se dig skrika… 
 
När jag växte upp på 80-talet dök det emellanåt upp vad man skulle kunna kalla 
spegelutmaningar bland barnen – en variant var till exempel att man under 
skräckfilmsmässig högtidlighet skulle gå in i sitt eget badrum, släcka ljuset, titta 
in i spegeln, och framför den uttala någon form av magisk besvärjelse. Utfallet, 
enligt denna urbana legend, var att ett väsen, oklart vilket, skulle manifesteras i 
spegeln, och alstra en viss effekt på personen som uttalat besvärjelsen, oklart 
vilken. Jag gjorde aldrig någon spegelutmaning, eftersom jag alltid haft en viss 
respekt för handlingar som relaterar till det magiska, eller det ockulta. Det finns 
en sådan finalitet och oåterkallelighet i sådana handlingar: om du till exempel 
en vacker natt bestämmer dig för att yla mot månen, så finns det ingen möjlighet 
att ta tillbaka den handlingen – till skillnad från i den digitala världen, så verkar 
det inte fungera att ångra, eller trycka DELETE, i den magiska världen – ett 
skrämmande prospekt.  

Till saken hör förstås, att det inte heller i den digitala världen går att trycka på 
DELETE. Jo, knappen finns förstås uppe i hörnet på ditt tangentbord, men 
som Edward Snowden, känd visselblåsare, systemadministratör och 
datasäkerhetsexpert diskuterar i sin självbiografi (Snowden, 2019), så finns det 
i själva verket inget kommando knutet till knappen, åtminstone inte ett som 
genomför det du hade hoppats på. DELETE är en fiktion, DELETE raderar 
ingenting, DELETE frisätter endast det aktuella diskutrymmet så att det i teorin 
blir möjligt att lagra andra data på samma plats vid ett senare tillfälle. Enda 
sättet att radera något på riktigt är att lågnivåformatera, tvinga lagringsmediet 
till glömska, genom att skriva över den aktuella sektorn med andra data, oftast 
nollor.  

Kanske är då inte de digitala och de magiska världarna så olika varandra, trots 
allt. Det finns på gott eller ont alltid ett vittne till våra handlingar någonstans, 
någon som svarat an på vår åkallan, någon som åtminstone i teorin kan hålla oss 
till svars för våra handlingar, oavsett om det är ett osynligt magiskt väsen 
bortom spegeln, eller om det är en högst alldaglig spegelserver i ett bergrum 
djupt under markytan någonstans – precis lika osynlig för mig och dig – vilken 
molnlagrar, minns, vår digitala interaktionshistorik. Det kan alltså gott hända 
att du, nästa gång du öppnar dörren och kliver in i den digitala spegelsalen, 
genomför en precis lika magisk handling som om du går ut en stjärnklar natt 
och ylar mot månen, eller som om du invokerar okända andar framför spegeln 
i ditt eget badrum. Möjligtvis också med lika stor potential att förändra din egen 
självförståelse.  



233 

 
Från GDS till Big Brother 
Teknisk forskning inom ramen för militär-industriella komplex å ena sidan, 
hippieidealistisk alternativkultur å den andra – den syntesen har beskrivits som 
myllan för Internets framväxt under det sena 1900-talet (Levine, 2019). 
Hippiekulturens gudfader själv, Timothy Leary, gick i god för att 
internetkulturen med dess cyberpunkmentalitet var en naturlig fortsättning på, 
och förbättring av, 60-talets psykedeliska motkultur. Vi är cyberpunk, menade 
Leary, när vi är ”inventors, innovative writers, technofrontier artists…icon-
shifting composers… free-agent scientists… computer visionaries, elegant 
hackers… cognitive dissidents, video wizards… media explorers” (Leary, 
1994, s. 67). Framför allt: att vara cyberpunk under 90-talet innebar att 
acceptera den nya motkulturens piratkodex: TFYQA. Think For Yourself, 
Question Authority. Enligt andra IT-pionjärer, som t ex Jaron Lanier, aktiv som 
en del av Silicon Valleys tidiga företagskultur, har 2000-talet dock inneburit en 
markant glidning bort från hippieidealismens fritänkande gör-det-själv-
mentalitet mot en konsolidering av storfinansiella aktörers inflytande över 
onlinekulturen, en situation i vilken det blir allt självklarare att den aktör som 
har mest, störst och snabbast datorkapacitet också blir den som genererar mest 
kapital – och naturligtvis, mest makt (Lanier, 2014; Gelin & Petterson, 2018). 
Internet på den gamla goda tiden, menar Lanier såväl som Snowden, 

…was a very different thing… a community without border or limit… 
a common frontier that had been settled but not exploited… it was 
creative and cooperative rather than commercial and competitive… 
the Internet of today is unrecognizable (Snowden, 2019, s. 7-8). 

Nej, Internet är kanske inte längre vad det har varit. Men har det någonsin varit 
det? Internet som cyberpunk, som arena för våra dolda anarkistiska böjelser, för 
ett romantiserat piratkodex, en hackerheder; självklar skådeplats för doktrinen 
om att information vill vara fri, och om den inte är fri, behöver du inte heller ha 
dåligt samvete för att du ”lånar” den – allt detta hör till mångas nostalgiska bild 
av den tidiga, oskuldsfulla Interneteran. Många penseldrag i den bilden är dock 
möjligtvis efterkonstruktioner, små behändiga fiktioner, förenklade modeller 
vilkas uppdrag det är att ”fylla ut de väldiga tomrummen mellan våra 
begränsade kunskaper” (Bard & Söderqvist, 2011, s. 14). Någonstans i dessa 
tomrum finner vi möjligheten att betrakta Internet som en produkt av 
fritänkande antiauktoritärers framtidsutopism, trots att Internets omedelbara 
föregångare, ARPANET, var direkt sprungen ur militära organs samt 
underrättelsetjänsters behov av samordning av stora mängder data över stora 



234 

avstånd – inte sällan med övervakning och kontroll av radikala samhällsrörelser 
som uttalat syfte (Levine, 2019). Någonstans i dessa tomrum inser vi också att 
det kanske inte är på basis av verklighetsflykt, utan på basis av en längtan att 
pricksäkert karaktärsteckna samtiden, som vi dras till klassiska kulturella 
konstrukt som The Matrix, Terminator, Neuromancer, 1984. Vad är dessa, om 
inte delfasetter i den kulturella mosaik på vilken vi reser vår kollektiva 
självförståelse i den digitala eran; blåprint för våra kritiska identiteter, små 
flaskor med andar vilka vi frammanar för vägledning när vi inte längre vet 
vägen framåt, eller bakåt? 

För en visionär som Leary innebar emellertid Interneteran en helt ny möjlighet 
till frigörande – mer radikal till och med än de psykologiska droger han blev 
berömd för att beforska och salutera. Nya identiteter, ny kunskap, nya kickar – 
allt detta skulle komma oss till del, och inga auktoriteter skulle kunna hindra 
oss. Kanske var Leary naiv? Kanske har vi, bara några decennier efter att Leary 
framförde sina senaste och sista framtidsvisioner passerat brytpunkten då 
Internet eller digisfären upphörde att vara ett rhizomatiskt, multidimensionerat 
identitetslaboratorium och istället blev ett maktmarinerat vortex av säljbara 
subjektspositioner, styrt av ett flöde som endast är skenbart friflytande, i själva 
verket hårt kodat med avseende på de teknologiska och ekonomiska 
ramfaktorerna. Vem vet – under tiden som vi lärde oss att betrakta Internet som 
en organisk labyrint för aktiv interaktion, var det kanske redan upptaget med att 
ärva TV-mediets förmåga att manifestera egenskaperna hos det som Guy 
Debord (1987) kallade spektakelsamhället: en uppmärksamhetstörstande, 
skarpt bländande identitetsspegel – ”the sun which never sets over the empire 
of modern passivity… covers the entire surface of the world and bathes 
endlessly in its own glory” (Debord, §13)? 

Att vi betraktar förgrumlandet av Internets ursprungliga möjlighetshorisont i det 
nya milleniet är ett vittnesmål som många av dess pionjärer bär. Men kanske 
var Internet oigenkännligt långt tidigare än så. Kanske måste vi anta att det 
digitala globala assemblaget, eller digisfären, från första början hade dessa båda 
aspekter: å ena sidan förankrad i teknologiska, kulturella och 
subjektskonstruerande stratifieringar, å andra sidan driven och riven av vågorna 
på det subversiva konsistensplan vilket skänker den sin radikalitet, 
oförutsägbarhet, diversitet? Det finns, som Deleuze och Guattari (1988) visat 
oss, på möjlighetshorisonten för varje assemblage att utveckla sin flyktlinje mot 
fri experimentation på det konsistensplan där dess egen abstrakta maskin, dess 
egen kropp utan organ, BwO, befinner sig, men också att segmenteras, 
konventionaliseras och rigidifieras genom en förstärkt relation till stratifierande 
ankarpunkter. Varje stratifiering producerar sina egna falsifieringar, speglingar, 



235 

karikatyrer: ”strata spawn their own BwO’s, totalitarian and fascist BwO’s, 
terrifying caricatures of the plane of consistency” (Deleuze & Guattari, 1988, s. 
181). Utifrån det perspektivet kan det vara befogat att fråga: finns det tecken på 
att digisfären utvecklats mot att bli sin egen fruktansvärda karikatyr av sig själv, 
en linjär approximation av ett rhizom snarare än rhizomet självt? Och vilka 
risker medför det för oss som användare? Vilka resurser kan vi anropa för att 
ens förstå vad som står på spel? En möjlighet är att vända sig till kulturhistorien 
för ledtrådar, vilken länge varit full av artefakter vilka identifierar digisfärens 
totalitära ambitioner – dess gravitation mot maktinvesterade, centralstyrda 
stratifieringar. Ta till exempel våra svenska punklegender Ebba Gröns låt 
Mental istid (1981), profetisk i sin beskrivning av det totalitära draget i en 
annalkande digitaliseringstrend: 

Det enda som hörs å det enda som stör  
å det enda som egentligen lever.  
I mitt nya hem i mitt nya liv  
e´re faktiskt hon som bestämmer.  
Hon e´ Moder Dator, allas vår mor,  
den nya tidens centrala punkt.  
Korrigerar ditt centrala system  
så du passar in i tidens gång 

Naturligtvis kan vi inte dra slutsatsen att allt som manifesteras i digisfären är 
auktoritärt och repressivt. Många av oss har tidiga minnen av Internets radikalt 
frigörande aspekter – kanske kan du dra dig till minnes första gången du fick ett 
html-skript att fungera, första gången du chattade interkontinentalt, kicken i 
första LAN-spelet – detta är digisfärens andra sida, den som vänder mot 
konsistensplanet, den som öppnar kreativitetens flyktlinjer. Den antitotalitära, 
den som ”...tvingar fram en ny mobilistisk identitet åt människan genom att 
rycka undan mattan under det totalistiska idealet… [u]t går den intakte 
individen, fjättrad vid sin identitet som vore den en tung ryggsäck, in kommer 
den fritt flytande dividen” (Bard & Söderqvist, 2011, s. 188). Är det kanske 
fortfarande möjligt att rädda, stimulera, återuppväcka den antitotalitära eller 
rhizomatiska sidan av digisfären? Eller är det de rhizomatiska egenskaperna i 
sig, just de som frigör dividualiteten, själva orsaken till att nätet också kan 
uppfattats som en spegelsal för våra dunkla drifter, det totalitäras mörka hjärta 
i till synes idealistiska fraser som Mark Zuckerbergs tidiga Facebook-motto to 
move fast and break things? 

Denna text vill försöka anta utmaningen att reflektera över dessa frågor, men 
för att ett sådant försök i textform ska ha något existensberättigande måste det i 



236 

sig bygga på en beredvillighet att luta sig över relingen; låta sig slickas av 
konsistensplanets skummande vita vågbrus, riskera upplösningen av sin egen 
förmåga att styra flödets riktning, samtidigt riskera läsarens upplevelse av att 
känna sig hemma. Att tala om frågeställningar, metod och resultat i ett sådant 
försök blir i bästa fall en läpparnas bekännelse till fiktionen om en linjär 
undersökningsprocess som aldrig existerat; i sämsta fall en garanti för att en 
sådan linjär undersökningsprocess faktiskt kommer att äga rum. Närmandet till 
det rhizomatiska kanske kan sägas vara grundat i en rhizogen metod, på samma 
sätt som man kan (nej, måste) använda en stratogen metod för att ta sig tillbaka 
helskinnad igen, för att kasta ankar i kollektivt kända stratifieringar, bli solid. 
Båda metoderna är dessvärre olämpade för linjär efterkonstruktion, okända på 
förhand för författaren och intimt uppblandade med själva skrivprocessen som 
de båda måste vara, ord för ord, mening för mening. Texten som följer bör 
därför i sin helhet beskrivas som en kontinuerligt formulerad och omformulerad 
frågeställning till sin läsare och till sin författare, men också som ett resultat av 
denna formuleringsprocess, och som en metod.  

 
Deus ex machina 
 
Det har aldrig saknats vare sig utopier eller dystopier i relation till den tekniska 
utvecklingen, naturligtvis aldrig heller i relation till den digitala revolutionen 
specifikt. Välkända är vid det här laget alla teorier som förutsäger en kommande 
singularitet, en tidpunkt när maskinernas kapacitet överstiger människans, med 
fundamentala följder för människans förmåga att kontrollera sitt öde (Gorz, 
2010). Att sådana teorier oftast betraktar skeendet utifrån den tekniska 
utvecklingen i sig och inte utifrån människans upplevelsehorisont, kanske kan 
betraktas som ett tecken på att singulariteten redan inträffat, åtminstone för de 
berörda teoretikerna själva. Deras tänkande verkar visa tecken på algoritmisk 
förutsägbarhet, manifesterad i form av en kognitiv konvergens mot dystopisk 
ödesbundenhet. Å andra sidan finns förstås också goda exempel på digital 
utopism – som hos våra svenska teknikfilosofer Bard och Söderqvist, för vilka 
den fria kommunikationen – äntligen befriad från materiens bojor – ger 
mänskligheten den frihet den så länge förtjänat: 

Det är i detta snabba spel av interaktiv informationsbehandling som 
dividens många fasetter skimrar och glimmar. Alla de olika dividerna 
belyser, betingar och bekräftar varandra, rastlöst rörliga och samtidigt 
höggradigt koordinerade, likt stimfiskar. Dividens bekräftelse ligger i 
den andres, eller snarare: de andras, reaktion. Han eller hon betraktar 



237 

sig som ett nätverk som är beroende av andra nätverk för att genom 
ständig kommunikation skapa och kontinuerligt uppdatera sin hett 
eftertraktade virtuella identitet (Bard & Söderqvist, 2011, s. 206) 

Om det finns en abstrakt maskin bakom den utopiska tankekonstruktion som 
Bard och Söderqvist ger uttryck för, så måste det vara den indiske krigarguden 
Indras nät: oändligt stort, byggt på ett oändligt antal juveler, där varje juvel med 
sina oändligt många fasetter reflekterar varje annan juvel i ett ömsesidigt och 
fullständigt utbyte – den totala och ohejdade kommunikationens idealism 
(Cook, 1977). Frågan är dock hur pass realiserad denna vision egentligen är i 
dagens informationssamhälle. För som Bard och Söderqvist också belyser, så 
befinner vi oss troligen i ”inledningen av den fas då information, paradoxalt 
nog, åter börjar förlora prestige i det allmänna medvetandet… så lättåtkomlig 
att den har blivit ett logistiskt problem och en miljöfara” (s. 97). Tankegången 
kan prövas. Hur många vänner har du, till exempel, som ägnar sig åt någon form 
av kulturell informationsproduktion, eller på annat sätt kreativ aktivitet? Hur 
ofta har du möjligheten att läsa dina vänners dikter, kokböcker, lyssna på deras 
mer eller mindre proffsigt komponerade musikstycken, kommentera deras 
målningar? Säkert ganska ofta. Hur ofta tar du faktiskt tillfället att göra det? 
Gissningsvis mera sällan. I vår uppmärksamhetsekonomi finns helt enkelt 
alldeles för mycket att ta del av för att någon ska orka ge allting odelad 
uppmärksamhet. Ett beklagligt scenario kan då ta form genom en tilltagande 
meningslöshet i att producera kulturella artefakter, eftersom det är allt svårare 
att engagera människor i att ta del av dem på ett engagerat sätt. 
Uppmärksamheten som krävs för att alstra information i en sådan 
uppmärksamhetsekonomi kan med andra ord visa sig vara billigare än 
uppmärksamheten som krävs för att ta del av sagda information. Genom att 
information görs fri riskeras tydligen, vilket Lanier (2014) hjälper oss inse, att 
information görs värdelös. 

I takt med att våra fasetter skimrar och glimmar allt tydligare, verkar det 
konstigt nog svårare och svårare att få dem reflekterade i våra grannjuveler – 
det är som om Indras nät fyllts upp av en mörk materia mellan juvelerna, som 
förvisso tillåter dem att glimma, men som hindrar strålarna från att riktigt nå 
fram till sin närmaste granne. Vi vill gärna se oss själva reflekterade i den andres 
upplevelse av vår informationsproduktion, men vill i mindre grad låta oss själva 
reflekteras i den andres informationsproduktion. Den reflektion som sker har 
därför mer av en intrapersonell karaktär än av en interpersonell – och den känsla 
som föds i den processen är, som Debord visar oss, alienation i sin renaste form, 
en digital solipsism genom vilken 



238 

…earthly life thus becomes opaque and unbreathable. It no longer 
projects into the sky but shelters within itself its absolute denial, its 
fallacious paradise. The spectacle is the technical realization of the 
exile of human powers into a beyond; it is separation perfected within 
the interior of man (Debord, 1987, §20) 

För Debord var det uppenbart att spektakelsamhällets grundbult var en konstant 
produktion av separation och alienation, tillgängliggjord på basis av just 
teknologi: ensamgörandet av individen är oupplösligt förenat med bilen, TV:n, 
det massmediala, vilkas exempellösa framgång enligt Debord hänger på deras 
förmåga att presentera sig som lösningen på de problem de själva hjälpt till att 
orsaka. Vi gör oss därigenom beroende av spektaklet, eftersom vi inte ser någon 
annan väg ut ur isoleringen än att sätta vår tilltro till dess kontinuerligt 
uppdaterade manifestationer – vilka endast åstadkommer ett permanentande av 
separationen: ”[t]he spectacle reunites the separate, but reunites it as separate” 
(§29). Man kan i detta globala förenande av det som blivit åtskilt – med Deleuze 
& Guattaris (1988) terminologi – se ett gigantiskt assemblage vilket förvisso 
upprättar kontakt mellan aktörer, men gör det på ett hårt stratifierat och 
segmenterat sätt, baserat på koder och algoritmer vilka kontrollerar och 
begränsar, snarare än öppnar och friställer, flödenas karaktär och innehåll (se 
även Larsson, 2013, för en diskussion om stratifiering i relation till 
assemblagebegreppet). Individer som mentala entiteter kanske kommer varann 
närmare i detta digitala assemblage, men som biologiska och kroppsliga 
varelser gör de det inte, och däri ligger grunden för den alienation, den inre exil, 
som Debord beskriver. 

De globala informationsflödena utgör som sagt det cirkulationssystem vilket 
möjliggör återförenandet av de redan separerade individerna – men den dystra 
följden för informationen själv är att i informationsåldern drabbas den också av 
en slags alienering, eller rättare, av inflation; istället för att vara eftertraktad, 
blir den ett miljöhot, något man vill bli av med så snabbt som möjligt (Bard & 
Söderqvist, 2011). Med Jaron Laniers eleganta formulering: information är 
alienerad erfarenhet  (Lanier, 2011). Var någonstans kan en sådan hiskelig 
restprodukt dumpas, så att den inte ackumuleras som ytterligare sjok av mörk 
materia? Vem kan förmås att ta hand om den, så att den inte stör vår 
uppmärksamhets kontrollerade, koncentrerade fokus på oss själva? Ebba Gröns 
dystopiska ord börjar nästan klinga lovande istället för hotande – tänk dig en 
plats där information faktiskt kan raderas, övergå i konturlös entropi, under 
kontrollerade former… dit du kan skicka refuserade diktsamlingar, negligerade 
schlagerförsök, halvfärdiga blyertsskisser… det går praktiskt taget att se 
verksamhetens uppmuntrande reklamslogans framför sig. Stort tack för att du 



239 

bidrar till vårt miljöarbete med att återvinna information! Vi arbetar 
målmedvetet för att Du ska ha en ren informationsmiljö, i visshet om att din 
begagnade information återanvänds i nya, fräscha produkter! 

För på avstjälpningscentralen 
råder tystnad och full kontroll 
På avstjälpningscentralen 
spelar ingenting längre någon roll 

 
Sådana avstjälpningsplatser existerar redan, i form av sociala medier. När du 
slutligen har gett upp möjligheten att få betalt för din informationsproduktion, 
och inte vill själv betala för dess förmering, kan du alltid dumpa slutprodukten 
i formen av en statusuppdatering – och därmed uppnås det högsta stadiet av din 
erfarenhets alienering: kondenserad i formen av fri information, är den inte ens 
din längre. Det enda, paradoxalt nog, som möjligtvis kan rädda informationens 
värde, och i förlängningen kanske även vårt, är om vi lyckas vända flödena så 
att allt större sjok av erfarenhet kan undgå att alieneras till information, och om 
vi dessutom lyckas extrahera allt mer erfarenhet ur vår redan ackumulerade 
informationsmängd – kort sagt, bedriver ett medvetet hållbarhetsarbete också i 
digisfären.  

 
Narcissos får sin revansch… 
 
Spektakelsamhället separerar individerna på teknologisk väg, och återförenar 
dem, på teknologisk väg – det är alltså Debords tes. Formerna för återföreningen 
är numera väl övervakade, och möjligheterna att berikas genom dem goda, 
genom det faktum att digitala och sociala medier utgör det väl kalibrerade (och 
kommersialiserade) navet i våra sociala interaktioner: 

If most of what people wanted to do online was to be able to tell their 
family, friends and strangers what they were up to, and to be told what 
their family, friends, and strangers were up to in return, then all 
companies had to do was figure out how to put themselves in the 
middle of those social exchanges and turn them into profit. This was 
the beginning of surveillance capitalism, and the end of the Internet 
as I knew it (Snowden, 2019, s. 8) 

Det är lätt att tänka tanken: sociala medier är det ansikte mänskligheten i sin 
helhet vänder utåt mot sig självt, den tomma projektionsyta eller white wall 
(Deleuze & Guattari, 1988) på vilken vi kontinuerligt statusuppdaterar och 



240 

portionerar ut små black holes, fångstgropar för våra käras, näras och mindre 
näras uppmärksamhet. Uppmärksamhet drar alltid till sig uppmärksamhet, ju 
mer desto bättre, vilket i sig kan beskrivas som en ickelinjär och rhizomatisk 
effekt, en självstegring mot en okänd platå. Det är denna effekt Lanier (2014) 
beskriver som central för den begärsspiral av datorkraft, pengar och makt som 
vi kan notera idag, uppmärksamhetens självackumulerande egenskap, den som 
möjliggör att pengar koncentreras där uppmärksamhet koncentreras. Det 
stratogena i processen ligger å andra sidan i att den själv minns för mycket av 
sin egen aktivitet, i att uppmärksamhetsflödet i sig är subjektiverat; att 
processen genererar subjekt som kan hållas ansvariga för sin egen 
subjektivering.  

DELETE är som Snowden poängterat en fiktion, men den är inte bara 
teknologisk: det må vara svårt att sudda spåren av våra uppmärksamhetsflöden 
i vår digitala omgivning, men också de spår som vår digitalt orienterade 
uppmärksamhet har satt i vår egen, inre upplevelse av oss själva tenderar att gå 
djupt. Vi har väl alla agerat cyberpiloter och följt våra begärsflöden längs nätets 
öppna och dolda korridorer, hoppats att det är en dold källåder, en flyktlinje vi 
hittat och följer, alla har vi drömt samma dröm om kontakt med…vad? Internet 
vore meningslöst utan drömmen om en ohejdad socialitet, förlöst online, allt 
hetare eftertraktad ju mer isolerade vi de facto blir som biologiska organismer 
inuti det digitala maskineriets solipsism.  

The spectator’s consciousness, imprisoned in a flattened universe, 
bound by the screen of the spectacle behind which his life has been 
deported, knows only the fictional speakers who unilaterally surround 
him with their commodities and the politics of their commodities. The 
spectacle, in its entirety, is his “mirror image.” (Debord, §218) 

Vi blir beroende av spegeln, eftersom även vår kritik av spektakelsamhället 
måste speglas i samma spegel, om den ska nå uppmärksamhet. Upplevelsen av 
separation tilltar, vilket föder separation. Alienation alstrar mer alienation. 
Lusten att fly tilltar. Spegelbilden börjar stirra tillbaka hårt, istället för att flirta 
oskuldsfullt. Kanske ser du en del av dig själv du hade glömt, eller aldrig trodde 
fanns. Digisfären kan under vissa omständigheter vidga din subjektivitet, och 
under alla omständigheter kan du lita på att den kan vidga din begärshorisont, 
för det vore ovärdigt en uppmärksamhetsekonomisk maskin att inte kunna 
erbjuda nästa steg i tillvänjningsprocessen – allt begär, all förhoppning och all 
förtvivlan som miljarder människor dagligen tömmer in in nätet utgör om inte 
annat utomordentliga uppmärksamhetsresurser som det vore en synd att inte 
exploatera och förädla. Men frågan är om du kan, eller vill, lita på dig själv och 



241 

din förmåga att bjuda motstånd mot det vidgandet, det exploaterandet, det 
förädlandet? Vad vore nu det mest rhizogena valet? Kanske måste varje begär 
trots allt följas till sitt utsläckande, inte genom dess tillfredsställelse, utan 
genom dess radikala utraderande: ”[d]esire stretches that far: desiring one's own 
annihilation” (Deleuze & Guattari, 1988, s. 183). Eller snarare, borde det inte 
vara desiring its’ own annihilation? Att begäret ibland suktar efter att 
tillintetgöra det subjekt det för närvarande vidhäftar är inte så överraskande, inte 
heller för subjektet att vilja utsläcka det begär som det uppmuntrat. Men för 
begäret att gå ett steg längre än vad det själv klarar av, inbjuda subjektet till att 
avbryta dess egen flyktlinje, släcka ned, snarare än att ge det vad det vill ha – 
vilket enligt dess natur är att fortsätta begära – det är mera radikalt, och kanske 
en rhizogen möjlighet som ges subjektet endast inom ramen för nätets 
representativa socialitet. 

Det stratogena i vår uppmärksamhetsekonomi är å andra sidan heller inte svårt 
att identifiera; den hårda stratifieringen av betydelser, bilden av spektaklet som 
vänder sitt sociala ansikte mot oss och samtidigt hävdar att ytan är det enda som 
är värt att se: ”…one part of the world represents itself to the world and is 
superior to it” (Debord, 1987, §29). Nödvändigheten och tröstlösheten i att 
försöka känna igen sig i detta ansikte, subjektet som inte kan fly från sig själv 
eftersom subjektet redan är en flykt från något annat; irrgången efter ett begär 
som i slutändan undflyr oss och drar sig undan, sökandet efter en kick som 
aldrig kommer (toleransen är för hög) – den långa vägen tillbaka efter att du 
stängt av, loggat ut, den långa vägen ner från ögonen, ansiktet, till halsen, 
lungorna, levern, njurarna, knäskålarna, fotsulorna… vilopulsen.  

 
Facify: koan för samtiden 
 
När du ställer dig framför badrumsspegeln är det, förhoppningsvis, ditt eget 
ansikte du ser. Men när du ställer dig framför den digitala spegeln, vilket ansikte 
är det då du ser? Och vilket är det du visar andra? Vilket av dessa ansikten är 
ditt riktiga? Den klassiska zenbuddhistiska koanen frågar ungefär samma sak. 
Visa mig ditt ursprungliga ansikte, sådant det såg ut innan dina föräldrar 
föddes! Uppmaningen är avsedd att koncentrera våra tankar meditativt och 
samtidigt rubba våra invanda tankespår. Kanske inser vi efter att ha brottats med 
koanen en stund att vårt ansikte egentligen inte tillhör oss fullt ut, är inte en del 
av den mänskliga organismen, åtminstone inte på samma sätt som resten av 
kroppen är det. Ansiktet har, som Deleuze och Guattari påpekar, en massa 
externa funktioner: det är en uppmärksamhetsmagnet, kodad och överkodad 



242 

med betydelser som inte angår kroppen för övrigt; det är ett svart hål målat på 
en vit, tom yta, en stöld eller snarare ett segment av organismen som 
deterritorialiserats från den och reterritorialiserats på, kalibrerats mot, 
subjektiverande och signifierande stratifieringar. På denna punkt upphör 
människan som djurisk varelse och återuppstår som socialt disciplinerad, 
faktiskt inte längre fullt kroppslig, varelse: 

Bodies are disciplined, corporeality dismantled, becomings-animal 
hounded out, deterritorialization pushed to a new threshold—a jump 
is made from the organic strata to the strata of signifiance and 
subjectification. A single substance of expression is produced. The 
white wall/black hole system is constructed, or rather the abstract 
machine is triggered that must allow and ensure the almightiness of 
the signifier as well as the autonomy of the subject. You will be pinned 
to the white wall and stuffed in the black hole. This machine is called 
the faciality machine because it is the social production of face, 
because it performs the facialization of the entire body and all its 
surroundings and objects (Deleuze & Guattari, s. 200-201) 

Faktum är, som Deleuze och Guattari understryker, att samtidigt som ditt 
sociala ansikte uppstår, så ansiktifieras resten av din kropp också – underställs 
det kraftfält som ansiktet är stratifierat i förhållande till. Ansiktet blir vår 
naturliga mötesplats, det egentliga agora: men varför är det otänkbart med 
ryggen, magen, låret som social kontaktyta? På bekostnad av dessa: ansiktet 
som absorberar uppmärksamhet, på samma sätt som en påslagen skärm i ett rum 
får vår uppmärksamhet att gravitera mot den; ansiktet som på ett så självklart 
vis kan vara fullt av uttryck eller tomt på uttryck –’han hade ett tomt 
ansiktsuttryck’ – men skulle en rygg kunna vara ett blank slate? Knappast, 
eftersom en rygg inte bär på betydelser som är färdigtolkade, kodade, 
stratifierade. Den är varken tom eller full. Den har fullt upp med att realisera sin 
egen storslagna funktionalitet. Att å andra sidan ett ansikte kan laddas med 
betydelser betyder att det måste laddas med betydelser som kan tolkas, och om 
inte dessa betydelser är kongruenta med en på förhand given social kontext så 
är det troligen något fel på ansiktet. Fight face, straight face, poker face, fuck 
face, baby face… alltsammans helt operanta betydelser som finner sin naturliga 
tolkning på vårt gemensamma subjektivitetsstratum. Är det förresten inte 
konstigt att så lite tid på sociala medier faktiskt ägnas åt ansikten? Redan det 
faktumet antyder att sociala medier inte har primärt med socialitet att göra, utan 
med social kodning, med alstrandet av multiple-choice identities (Lanier, 2011). 
Ännu ett lager av deterritorialisering: ansiktet som i egenskap av att vara din 



243 

sociala kontaktyta redan är en deterritorialisering, nu dessutom ett alibi för ett 
digitalt maskineri av processer vilka utger sig för att vara ansiktet utåt för ditt 
ansikte utåt. 

Medan våra fiberknippen blir allt tjockare verkar det som om vår sociala 
bandbredd minskar, eller åtminstone, som om allt mer av vår sociala bandbredd 
leds in i det visuella stratat. Redan Debord förstod att det måste ligga en abstrakt 
maskin till grund för den visuella dominansen: spektakelsamhället ”…is not a 
collection of images, but a social relation among people, mediated by images” 
(Debord, §4). Men hur går det till, vad är det som driver den abstrakta 
ansiktifieringsmaskinen framåt? Likt en nukleär bridreaktor, som producerar 
mer klyvbart bränsle än den förbrukar, drivs maskinen framåt av alienation och 
producerar mera alienation i retur. Å ena sidan eftersom konkret, levd verklighet 
görs om till en visuell representation: ”…all of life presents itself as an immense 
accumulation of spectacles… [e]verything that was directly lived has moved 
away into a representation” (Debord, §1). Å andra sidan, tillägger jag, eftersom 
de visuella representationerna i andra ledet tenderar att reifieras, de görs till 
verklighet, eftersom vi ju vill att det vi upplever ska vara verkligt, och finner 
det skonsammast att betrakta det som sådant tills motsatsen bevisats – eller tills 
upplevelsen av alienation övertrumfar viljan att reifiera de visuella 
representationerna som just verklighet. 

Man kan frestas tro att detta är samma sak som Jean Baudrillard (1994) 
beskriver som den högsta formen av simulering: hyperverkligheten, där 
simulering och objektiv verklighet löper samman till en fusion av båda 
elementen, omöjliga att skilja åt. Men i spektakelsamhället är snarare båda 
domänerna fortfarande strikt intakta, och passagen mellan dem noga 
kontrollerad. Passagen dem emellan, eller snarare, spänningsfältet dem emellan, 
är det som skapar alienation, och ju snabbare flödet av alienation är, desto mer 
ökar potentialen för ytterligare alienation att skapas. Debords utsikt är knappast 
teknikoptimistisk: ju bättre teknologin blir på att visuellt återge vår objektivt 
levda verklighet, desto mindre benägna blir vi av att interagera med denna 
verklighet med övriga sinnen – vi börjar känna oss hemma i stratifieringen, i 
representationen, medan den objektivt levda verkligheten där utanför upplevs 
främmande. Den naturliga responsen blir att kompensativt reifiera 
representationen eftersom detta, åtminstone på ett subjektivt plan, motverkar 
den upplevda verklighetsförlusten. Du börjar till och med känna igen dig i 
spektaklets bild av dig själv, i ansiktifieringen av ditt eget väsen, vilket alienerar 
dig ytterligare från ditt väsens fullhet. Arbetet med att producera ansiktets 
detaljrikedom, på sociala medier eller i den levda verkligheten, blir mer och mer 
viktigt, samtidigt som ansiktets distans från den levda kroppen blir större: 



244 

”[s]eparated from his product, man himself produces all the details of his world 
with ever increasing power, and thus finds himself ever more separated from 
his world. The more his life is now his product, the more he is separated from 
his life” (Debord, 1987, §33). 

Kontentan av detta är att om vi behöver ett medium för vår socialitet, så är det 
i allt högre grad med mediet vi socialiserar, och inte med en presumtiv 
mottagare. Mediet är inte längre meddelandet, som McLuhan sa, och inte heller 
är det användaren som är meddelandet, som Bard och Söderqvist gör gällande, 
utan det är mediet som är användaren. Mediet använder användaren, det vill 
säga oss. Ska vi tro Martin Heidegger (1993), så är dock detta inte en nyhet på 
något sätt. Så fort naturliga resurser ställs till teknologins förfogande iscensätts 
det som Heidegger kallar Gestell – betraktandet av och iordningsställandet av 
den naturliga världen som en resurs, genom kvantifierbarhet, mätbarhet och 
tillgänglighet. Detta har skett sedan industrialiseringens början, nej ännu längre 
än så. Trots att vi, hela tiden, trodde oss vara den aktör vilken ställer naturen till 
förfogande, så är frågan, enligt Heidegger, om inte det är teknologin som ställer 
oss till förfogande. Nu, i informationsekonomin, är det ju inte bara skog, berg 
och floder som ställs till förfogande och görs mätbara utan också våra tankar, 
minnen, åsikter och fotograferade utemiddagar. Gestell är den ultimata 
stratifieringen, och digitaliseringen är bara den senaste i en lång rad av exempel 
på den. Vi får dock, just genom de digitala mediernas roll, möjligheten att få 
syn på detta på ett aldrig tidigare skådat sätt. Risken föder räddningen, som även 
Heidegger uttryckte det. 

 

Nu kanske det inte är så lätt att få syn på vårt ursprungliga ansikte genom de 
digitala medierna, men det borde vara möjligt att få syn på de digitala mediernas 
ansikte, eftersom det uttrycks genom vårt. Vi, användarna själva, är ju mediet 
genom vilket konkret levd verklighet passerar på sin väg mot att bli en 
teknologiskt hanterad representation, och genom vilket den teknologiskt 
hanterade representationen passerar på sin väg mot att reifieras, göras verklig 
inför andra användare. Meddelandet, å andra sidan, är att alienation inte bara är 
en nödvändig, utan också en önskvärd komponent för spektakelsamhällets 
ekonomiska överlevnad. Med detta sagt djupnar svårigheten i en redan 
besvärande koan: om du, i egenskap av alienerad användare av ett alienerande 
medium, eller rättare, själv ett alienerat medium, skulle råka få en skymt av ditt 
ursprungliga ansikte, vad är det som säger att du skulle känna igen det?  



245 

 
Intradividualitet, interdividualitet, antikommunikation 
 
Några år innan spegelutmaningar, Karate Kid-filmer, Iron Maiden-plattor 
och amerikansk fribrottning dök upp bland barnen i vårt 
småstadsmiljonprogramskvarter var det Linus på linjen, Kalle Anka och Rosa 
Pantern som var fixstjärnorna i subjektivitetsgalleriet. De bjöd åtminstone på 
konstans: personligheterna gick ganska snabbt att genomskåda, vilket kanske 
var själva tanken. Det dysfunktionella som underhållning: Kalle Anka hade 
aldrig ens hört talas om det lågaffektiva bemötandets föräldraskap. Som 
kontrast, familjen Barbapapas välavvägda kulturella differentiering: ett barn för 
varje möjlig intressesfär som barn kan tänkas gravitera mot: konstbarnet, 
musikbarnet, sportbarnet, vetenskapsbarnet, bokbarnet… (höggradigt 
subjektiverade men, märk väl, med den formmässiga anpassningsbarhetens 
flytande territorialisering!) Själv var jag nog, precis som de flesta andra 
skolbarn, en slags blandning av dessa subjektiviteter. Ibland den ena, ibland den 
andra – vem är någonsin hundraprocentigt konstant, homogen i sitt 
subjektivitetsflöde… och varför skulle man ens? Varje individ är, för att tala 
med Deleuze och Guattari, en flock i sig, en svärm; en varg är aldrig bara en 
varg utan en vargning, en flock inuti individen, samtidigt som en flock också 
kan betraktas som en individuell enhet: 

There is always the possibility that a given animal, a louse, a cheetah 
or an elephant, will be treated as a pet, my little beast. And at the other 
extreme, it is also possible for any animal to be treated in the mode of 
the pack or swarm; that is our way, fellow sorcerers. Even the cat, 
even the dog (Deleuze & Guattari, 1988, ss. 265-266) 

Till och med katten, till och med hunden, till och med människan: individen är 
i högsta grad dividerbar; och att mina deldivider speglas i dina är grundvillkoret 
för att vi ska kunna vara i en flock trots att vi är ensamma, och verka som en 
individ när vi är tillsammans. Men hur ska jag ens kunna veta om mina 
deldivider är mina, om de nu är en spegling av dina? Problemet är filosofiskt 
intressant, men det uppstod inte med digisfären. Det som är radikalt nytt med 
digisfären är inte att det för första gången existerar möjligheten att uppnå 
ömsesidig dividuell spegling, utan att det för första gången existerar 
möjligheten att en abstrakt maskin, spektakelsamhällets abstrakta maskin, kan 
kopplas in som en central router, en gateway, mellan våra intradividuella och 
interdividuella förehavanden. Aldrig tidigare har ett stratum för mänsklig 
kommunikation varit så koherent och homogent, så universellt tillgängligt, så 



246 

komplett med integrerade system för panoptisk övervakning och kontroll. Att 
dessa centrala funktioner för kodning och flödesreglering har så stor påverkan 
på digisfären gör dock att liknelsen med Indras nät haltar betydligt – 
interaktionerna i det senare utgörs ju snarare av spontana, ömsesidiga och icke 
centralt styrda reflektionsprocesser. 

Kontrasten mellan vår kritiska bild av digisfären med den tidiga Silicon Valley-
idealism som Lanier beskriver blir därför tämligen slående. Kontrasten är också 
viktig att fundera över, för om sociologen Gorz har rätt i sitt metadystopiska 
verk the Immaterial (Gorz, 2010), så riskerar den digitala medieringen att leda 
den mänskliga kommunikationen så långt in i det digitala, automatiserade och 
artificiella spektrat att vi förlorar möjligheten att förstå vad vi håller på att 
förlora. Med andra ord: när vi väl kommit till den punkt då vi redan förknippar 
det mänskliga med det som är digitalt, automatiserat och artificiellt medierat, är 
det ens meningsfullt att fråga sig vad skillnaden är? Många av fasetterna som 
glimmar i vår dividualitet är redan digitalt operanta. Det behöver inte vara ett 
problem, så länge som vi har förmågan att söka andra allianser, kompletterande 
dividualiteter, bedriva hushållsschamanism. Kommunicera, fast som om det 
gäller livet. Tänka tanken: kanske är mera kommunikation inte alls är den rätta 
medicinen mot ökad alienering, utan precis tvärtom? Det är åtminstone en 
möjlighet som Deleuze framkastade:  

Maybe speech and communication have become corrupted. They’re 
thoroughly permeated by money–and not by accident but by their very 
nature. Creating has always been something different from 
communicating. The key thing might be to create vacuoles of non-
communication, circuit breakers so we can elude control (Deleuze, 
1995, s. 175). 

Att installera kretsbrytare, stratifieringsbrytare, skippa mellanhänder, kryptera 
dina dialoger – framför allt de ickedigitala, de dialoger du har med dig själv… 
allt detta kan vara sätt att undanhålla spektakelsamhällets abstrakta maskin det 
bränsle som den behöver. Att röra sig snabbt och ha sönder saker... vilket i sig 
inte måste betyda att ett stratum premieras på de mångas bekostnad, det kan lika 
gärna betyda att ett stratum demonteras till förmån för de många. Komplexitet 
framför perplexitet. Tappa ansiktet. Var kreativ, men undvik kommunikation. 
Hur är det möjligt? Vi kan alla föreställa oss kommunikation utan kreativitet, 
men kreativitet utan kommunikation, är inte det ett slags kulturell solipsism i 
sig?  



247 

Kanske är det en fråga, som Deleuze & Guattari brukar säga, om hastighet. Den 
snabbhet med vilken vi idag kan vara kulturella kreatörer och kommunikatörer 
är en möjlig orsak till begreppsförvirringen. Starta själv ett enmansband, skriv 
en låt, spela in den, producera den, publicera den, allt inom loppet av en dag, 
fullt genomförbart i den digitala eran – men tillgänglighet gör troligen inte susen 
för efterfrågan, och har aldrig gjort det. Du kan mycket väl hamna på en 
personlig kreativ platå, nå ett rhizom med ditt låtskrivande, men hur anknyter 
du sedan det rhizomet till andra rhizom? Hur kan din maskin kopplas samman 
med min? Spektakelsamhällets abstrakta maskin vrider sina kugghjul, routern 
etablerar kontaktpunkter… men är det verkligen rhizomet som knyter till sig 
andra rhizom? Eller är allt vårt trevande i digisfärens kreativa transer ett 
gigantiskt stratifieringsarbete, är det vi som i all vår omedvetenhet iscensätter 
ett Heideggerianskt Gestell? 

 
Ekosofi vid ett vägskäl 
 
Relationen till de digitala mediernas allt tilltagande förmåga att spegla oss 
människor, vårt ursprung och vår naturligt förekommande omgivning, är kanske 
vår tids pseudoockulta spegelutmaning. Spektakelsamhället utmanar oss genom 
att hålla upp en allt mer detaljerad bild av oss själva, och bjuder in till att låta 
oss smickras, förföras, förfäras… du kan anta utmaningen genom att stänga 
dörren, släcka ljuset, fokusera på spegelytan, och intonera den magiska formeln. 
Hypherus… textus…. transferus... protocolli… Du är alltid relativt säker inom 
ramen för din egen magiska krets – in i cirkeln kommer bara de väsen du själv 
bjudit in. I den mån du känner dig själv, har du en god beredskap för de 
bekantskaper du kan komma att göra. Men det spelar ingen roll för utkomsten 
om du upplever dig vara en divid eller en individ, det spelar ingen roll hur många 
fasetter du har i den yta du själv vänder utåt, risken är att du ändå drunknar i din 
egen förutsägbarhet, eftersom det oändliga djup som öppnar sig mellan två 
spegelytor alltid är strikt linjärt, outhärdligt i sin långtråkighet eftersom det 
aldrig lyckas glömma sitt ursprung, alltid är dömt att minnas sitt ursprungliga 
ansikte. En reflektion av en reflektion av en reflektion…enda motmedlet är 
glömska, att bryta kretsen, att glömma vem du var, vem du ville bli. Låt spegeln 
bli solkig, dunkel, sprucken, mörk. Leta inte längre efter ditt ansikte i spegeln. 
Leta efter ditt ansikte i björken, granen, eken. I månen, tjärnet, granithällen – 
som en strategi för att motverka det som Martin Heidegger identifierade som 
teknologins risk. Den risken uppstår just när allting i världen görs människan 
tillgängligt, även människan själv, för då är det bara människan vi möter i denna 
värld, och det blir för torftigt i slutänden. Annanheten ersätts av sammaheten, 



248 

alla andra som du möter är i slutändan endast en reflektion av dig själv. 
Informationsmotorvägen mot ömsesidig upplysning på det digitala stratumets 
Indranät leder, utifrån Heideggers men också utifrån Baudrillards perspektiv, 
därför inte till en verklighet som är alltför overklig, utan till en verklighet som 
är alltför verklig. Den utvecklingen behöver brytas, menar Baudrillard; vi måste 
öppna oss för annanheten igen, ”that happy distortion without which everyone 
would simultaneously be me” (Baudrillard, 2008, s. 55). 

Vi har i det arbetet anledning att vara tacksamma till alla varelser, mänskliga 
som omänskliga, vilka hjälper oss till en annanhetens posthumanism. Till en 
ekosofi, nödvändig för alla som måste hitta en flyktlinje ut ur digisfären, om än 
för en aldrig så liten stund, in i rhizosfären. Är detta vad Leary menade med sin 
cyberpunkfilosofi? Kanske om man ser till det antiauktoritära grunddraget, men 
inte om man ser till kulturens roll i frigörelsearbetet. Åtminstone enligt Debord 
och situationisterna, så är det kulturens negering vi måste åstadkomma, 
eftersom vi nått det kulturhistoriska moment då ”[o]nly the real negation of 
culture can preserve its meaning…” (§210). Kan vi kallstarta och börja om från 
början? Knappast – även i kulturell mening är DELETE är en fiktion; vi måste 
snarare börja från mitten, där vi befinner oss. Då är det inte så mycket ett 
negerande av kulturen som det blir frågan om, utan snarare ett möjliggörande 
av kulturell praktik på så många strata som möjligt– i praktiken en 
destratifiering, ett närmande till konsistensplanet, eller åtminstone till ett 
stratum som ligger ett steg närmare konsistensplanet. 

Om det är i riktning mot konsistensplanet vi vill gå, hävdar denna text att vi 
måste överväga att gå i riktning mot det organiska, måste gå till bäcken och 
tvätta bort det ansikte som inte är vårt… i en retrograd rörelse mot ruset i att 
tvingas vara kreativ inom ramen för allt färre frihetsgrader. Det ursprungliga 
ansiktet är inte ett ansikte du adderar till det du redan har, utan ett du ser om du 
raderar det du trodde att du hade. Steget ut i tomheten, tilltron till envis 
reiteration av till synes enkla processer, förlitandet på en enkel men farlig 
formel… all denna oförutsägbara väntan på en puls som måste stillas av sig 
själv, all denna väntan på en så liten partikel som färdats så långt, bara för att 
hämta dig tillbaka när du äntligen bestämt dig för att tappa riktningen… kanske 
är det sant som det är sagt, verkligt intressanta vägar kan bara hittas av den som 
är grundligt vilse. Och mysteriet kan bara nås genom att något subtraheras. ”To 
recover the constellation of the mystery…we have to take something away from 
the accumulation of reality and language” (Baudrillard, 2008, s. 3). 

Här närmar vi oss en världsbild besläktad med zen: verkligheten är det som 
återstår när vi gjort oss av med alla uppfattningar om verkligheten. Mysteriet, 
det rhizomatiska, det komplexa – som den norska ekofilosofen Sigmund Kvalöy 



249 

poängterade (Skoglund, 2015) – är inte samma sak som det komplicerade. Det 
är kanske en förenkling vi är ute efter: inte genom mystiken i komplicerade 
ritualer utan genom mystiken i vår egen omgivande nordiska natur. Ett slags 
vardagsschamanism, ett lärlingsskap hos korpen, myggan, hästen… ett försök 
att se världen genom deras ögon, eftersom våra börjar bli slitna. 
Reterritorialisering: ditt ansikte blir ett djur bland andra djur. Den vita väggen 
tappar sin lyster, det svarta hålets gravitation avtar, kontrastverkan upphör. 
Blunda och föreställ dig… du börjar se berget där nere, berget som du en gång 
suktade efter att bestiga, i februarisnö och motvind – nu från korpögon, och 
långt där nere, en vargflock. Blodspår. Deras, dina. Någon jagar, någon jagas. 
Vem? Från spegeln, inga svar. Den har utsträckt sitt synfält till den bortre 
randen av sin trollkrets, och det räcker lyckligtvis inte längre till. Du är ensam. 
Bara korpens öga, och vargens. Vilket är ditt? Kroppen, vars ansiktes ögon 
länge betraktat sig själva, har knappast längre tid för magiska ramsor, möjligtvis 
en, om den kan reciteras utantill. Med ramsan, formeln, recitationen som stöd 
kan gestalten i mörkret välja vilken gestalt den så småningom ska ta framför sin 
egen reflektion, när magiskt ljus så tillåter, men kan den välja om den ska känna 
igen sig själv när tiden är inne, eller om den ska välja att titta bort? Magiska 
omständigheter råder och då räknas det inte längre som bara en fiktion när du 
själv improviserar din flyktlinje över kända och okända stratifieringar, tills du 
når det landskap där de inte längre har något inflytande, där du känner dig 
hemma igen. Det är en schamanism, du gör det för att du måste. I hörnet av 
spegeln, plötsligt en glimt av ett vargöga. Korpen hukar sig, hämtar andan inför 
flykten. Men vem är det som ser på, i vilken av alla dessa betraktare finns det 
öga i vilket skönheten finns? Känner du alls igen dig själv?  

 
Invägar, utvägar, avvägar 
 
En avsikt med denna text har varit att försöka förstå om, hur och eventuellt när 
man kan känna igen ett rhizom. Närmare bestämt hur man vet om vår tids 
digisfär, i egenskap av att vara en teknologiskt iscensatt stratifiering, utgör ett 
sant rhizom eller om det bara är en skickligt genomförd simulering, centralt 
och algoritmiskt kontrollerad? Finns kriterier man kan utgå från? Eller är 
grundproblemet det analytiska intresset vi har, viljan att skilja det rhizomatiska 
från det ickerhizomatiska? Deleuze och Guattari talar ju om rhizomet som en 
pakt, en allians... det är ingenting du söker, ett projekt du planerar, genomför 
och avslutar... initiativet kommer alltid från rhizomet självt, och kanske, kanske 
inte, är du en del av det. Om du är en del av det, så har rhizomet redan fångat in 
dig långt innan du är medveten om det, du är redan i fångstzonen, rhizomet är 



250 

din mystiska attraktor… kanske är mitt försök att skriva denna text rentav en 
direkt effekt av ett personligt försök att närma sig det rhizomatiska. I så fall 
kanske den visar läsaren vägen till något rhizomatiskt. Eller så är jag fel ute, 
och hänger mig åt en komplicerad, snarare än komplex, avspegling. Risken 
finns. Men redan att läsa är att ta en risk: risken att spegla sig i någon annans 
världsförståelse. Nästan som att yla mot månen: det kan bli det dyraste du 
någonsin gjort, men tänk vilka allianser det kan leda till! 

En central fråga i texten har nu varit om digisfären är ett rhizom, eller om den 
är en fångstgrop rakt ned i teknologins herravälde. Att vi ens ställer frågan är 
ett tecken på att dess relevans kan vara sekundär. För medan du är mitt inne i 
ett rhizom är det nästan omöjligt att ställa frågor, eftersom rhizomet snarare är 
den fråga som ställs till dig, ungefär som koanen: en fråga man helst hade 
sluppit, men måste försöka besvara, med livet som insats, oklart varför, medan 
man inte ens vet om konsekvenserna av att svara är värre än konsekvenserna av 
att inte svara. Gamla frågor leder till ännu äldre svar… eller kanske hellre, till 
ännu äldre frågor!  

Någon slags slutsats bör vi väl ändå kunna landa i: formeln för medialitet i 
spektakelsamhället. Mediet är användaren. Den kan förvisso läsas på ett ganska 
nedslående sätt: vi är inte användarna, vi används. Det teknologiska ställer oss 
till förfogande. Men i sann rhizomatisk anda kan samma formel reverseras, och 
då blir den mer upplyftande. Användaren är mediet, du är mediet, du är nyckeln; 
du har ett inflytande över anslutningarna som leder in, över anslutningarna som 
leder ut. Vissa bandbredder kan ökas, andra kan minskas. De där kompisarna 
som aldrig läser våra diktsamlingar, berömmer våra akvareller eller närlyssnar 
på våra demolåtar, vi kanske ska vara tacksamma mot dem: de ser till att 
Indranätet aldrig lyser upp i formen av en hundraprocentigt transparent 
verklighetsmatris. De ointresserade kompisarna adderar mörk materia till 
systemet, och den mörka materian minskar genomsläppligheten, men det får 
som följd att systemet undgår att bli endimensionellt, statiskt. Vissa 
kommunikativa kanaler stängs, men det betyder inte att kommunikation negeras 
eller inskränks generellt, tvärtom: genom att minska genomsläppligheten i ett 
stratum, ökar möjligheten för kommunikativa flyktlinjer att ta sig över till andra 
strata. Kanske sådana vi inte ens hört talas om. Helt plötsligt: ett nytt vågspel 
på konsistensplanet vid världarnas botten, en krusning över ytan, ett glimmer 
för svagt för att fullt ut kunna återges i medvetandets spegel, omöjligt att 
digitalisera, det är tunnare än luft, en okänd partikel. Någon på andra sidan 
universum måste vara på väg till dig. Vad tänker du svara, i vilka allianser är 
du beredd att ingå? Vilka ansiktsdrag är det ens som möter dig i spegeln? Är de 



251 

mänskliga, eller är de björkens, granens, ekens? Månens, tjärnets, granithällens? 
Vargens? Törs du ens titta?  

Om du inte lyckas direkt, slappna av. Det är ingen idé att ångra sig. Försök inte 
trycka DELETE. Knappen är ändå inte inkopplad. Fortsätt bara skriva nollor. 
Lågnivåformatera. Prata med människor som vore de björkar. Prata med björkar 
som vore de människor. Hitta det i mig som inte är jag, och som jag inte kan 
hitta själv, så ska jag söka det i dig som inte är du, och som du aldrig sett. Då 
kanske det visar sig, precis på den punkt där vi inte trodde att vi kunde mötas, 
eftersom en avgrund av annanhet stänger vägen, att en gemenskap kan skönjas. 
Vägen behövde kanske rentav gå över avgrunden, genom mörk materia. Vad 
vore väl en avgrund till för, om inte för att överbryggas? 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



252 

 
Referenser 
Baudrillard, J. (1994). Simulacra and Simulation. Ann Arbor: Univ. of 

Michigan Press. 

Baudrillard, J. (2008). The Perfect Crime. London: Verso. 

Bard, A. & Söderqvist, J. (2011). Nätokraterna. ([Ny utg.]). [Stockholm]: 
[Publit]. 

Boye, K. (1948). Kallocain. Stockholm: Albert Bonniers förlag. 

Cook, F.H. (1977). Hua-yen Buddhism: the jewel net of Indra. University 
Park: Pennsylvania State University Press. 

Debord, G. (1987). Society of the spectacle. ([2. rev. ed.]). London: Rebel 
Press.  

Deleuze, Gilles (1995) Negotiations: 1972–1990, trans. Martin Joughin, New 
York: Columbia University Press. 

Deleuze, G. & Guattari, F. (1988). A Thousand Plateaus: Capitalism and 
Schizophrenia. London: Athlone. 

Ebba Grön. (1981). Mental istid. På: Kärlek & Uppror [CD]. Sollentuna: 
Mistlur. 

Gelin, M. & Pettersson, K. (2018). Internet är trasigt: Silicon Valley och 
demokratins kris. (Första utgåvan). Stockholm: Natur & Kultur. 

Gorz, A. (2010). The immaterial: knowledge, value and capital. London: 
Seagull. 

Heidegger, M. (1993). The question concerning technology and other essays. 
New York: Harper & Row. 

Lanier, J. (2011). You are not a gadget: a manifesto. ([Updated ed.]). London: 
Penguin. 

Lanier, J. (2014[2013]). Who owns the future? (Simon & Schuster trade 
paperback edition.) New York: Simon & Schuster Paperback. 

Larsson, J. (2013). Disciplin och motstånd: pedagogisk-filosofiska perspektiv 
på samtida svensk skoldisciplin. Diss. Karlstad: Karlstads universitet. 

Leary, T. (1994). Chaos & cyber culture. (1. ed.) Berkeley, CA: Ronin Pub. 

Levine, Y. (2019). Surveillance valley: the secret military history of the 
Internet. London: Icon Books.  



253 

Skoglund, P. (2015). Inte bara en nordisk ekofilosofi. Filosofisk tidskrift, 
36(4). URL: https://svartalvsakademin.se/inte-bara-en-nordisk-ekofilosofi  

Snowden, E.J. (2019). Permanent record. London: Macmillan. 

 

 

  

https://svartalvsakademin.se/inte-bara-en-nordisk-ekofilosofi


254 

 
 


